Grani d’ Antiquariato
Inverno 2024-2025

Graviditas Mundi

Meditazioni da una santissima icona
di Leonardo Da Vinci

Passio mortalis Divini Amoris
Pittura ad olio su tavola di quercia

Contemplazione estetica e impulso alla preghiera

a cura di Michelangelo Castellarin
Udine



Grani d’ Antiquariato
Inverno 2024-2025

Graviditas Mundi

Meditazioni da una santissima icona
di Leonardo Da Vinci

Passio mortalis Divini Amoris
Pittura ad olio su tavola di quercia

Contemplazione estetica e impulso alla preghiera

a cura di Michelangelo Castellarin
Udine



Un ringraziamento particolare a tutti coloro che mi hanno ac-
compagnato e aiutato ad apprezzare, leggere, interpretare questo
splendida pittura. In particolare, a Francesco e Ferdinando Patini,
Gianpaolo Rampini, Liliana Favero, Barbara Dreossi, Gianpaolo
Toniutti, Tommaso Ganzini, Roberto Burini, Giovanni Turco,
Guido ed Edmondo De Palma, Francesca Gobessi, Massimo
Fadel, Tullio Passalent, Loredana Civran e ancora parenti, amici,
conoscenti, clienti. Il negozio nei mesi di studio in primavera,
estate, autunno ¢ stato un luogo di preziosa discussione e medi-
tazione sulla tavola leonardesca.

Molte grazie alla dottoressa Carla Pederoda della Biblioteca del
Seminario di Udine e alla Dottoressa Carla Pippo della Biblioteca
del Seminario di Pordenone, alla Dottoressa Barbara Morandi-
ni della Biblioteca dei Musei del Castello di Udine, al personale
della Biblioteca Joppi di Udine, al personale della Pinacoteca di
Brera di Milano; un caro ringraziamento ai colleghi antiquari.



Alle citta della Madonnina e dell’ Angelo del Castello,
alle cittadinanze del Mondo.






Premessa breve
Patrimonio privato d’arte dei cittadini italiani

E un momento molto difficile per ’antiquariato. Sta scomparendo
il mestiere dell’antiquario: forse non € nemmeno una professione.
E un mestiere da reinventare. Esisteranno sempre esperti d’ar-
te che comprano e vendono, consigliano o studiano opere anti-
che, ma sostenere costi e servizi per realizzare un negozio reale,
uno spazio fisico nella citta, obbliga ad uno sforzo ulteriore dopo
’avvento delle nuove tecnologie on line. E il mondo dei Beni
culturali che puo aiutare oggi 1I’antiquariato a nuove forme di col-
laborazione con le istituzioni pubbliche. Esiste infatti un vasto
patrimonio privato delle cose d’arte moderne, vecchie, antiche,
protetto dalla Costituzione italiana, che potrebbe essere inven-
tariato, stimato, certificato, moderatamente tassato, in cambio di
una maggior tutela e valorizzazione da parte dello Stato.
L’antiquario spesso non possiede la competenza diretta del mae-
stro artigiano per eseguire restauri di dipinti o di mobilia, d’inci-
sioni e stampe, o di libri, tappeti, ceramiche e quant’altro, quin-
di delega con responsabilita e controlla 1 restauri, garantendo al
cliente la bonta dell’esito; le competenze piu utili e remunerative
restano la capacita di individuare qualita storica e artistica degli
oggetti d’arte e attribuir loro il giusto prezzo per commerciarli
con successo. Certificare I’autenticita ¢ il fine ultimo per qualun-
que antiquario che desideri essere utile a chi compra o possiede
opere d’arte: ¢ sicuramente la responsabilita piu delicata, quella
che “decide” questo mestiere, se di un mestiere si tratta.

Le nuove generazioni investono poco sull’antico, I’arredo ¢ pre-
valentemente industriale e spesso di concezione modernissima.
L’antiquario conserva, valorizza, stima, ma anche arreda e spesso
interviene nella cultura dell’abitare, portando memoria storica e
arte del passato.

Oggi, per resistere, credo si debba inventariare, qualificare, sti-



mare e certificare con un prezzo dignitoso la moltitudine di cose
d’arte private e rallentarne 1’emorragia del valore economico.

Le Case d’Asta, inseguendo il mercato, pur essendo da sempre
amiche preziose, inevitabilmente stimano i valori in base alla do-
manda reale e contingente dei beni, fino a indurre molti privati ad
abbandonare, svendere, talora portare in discarica opere d’arte e
artigianato di difficile collocazione sul mercato dell’abitare, rima-
ste invendute.

Ecco dunque una mission sociale e di valore costituzionale (tutela
del risparmio e del patrimonio artistico e affettivo degli oggetti di
famiglia) per dare un ruolo agli antiquari nella comunita urbana
e territoriale, provincia per provincia, per aiutare una formazio-
ne professionale che rinnovi 'identita standard dell’antiquario.
Possiamo attivare corsi di formazione ai giovani, per fare entrare
questa “cultura della conservazione” nelle nuove generazioni: ¢
urgente operare in questo senso € mi sento di proporre il CNEL
come luogo di formazione nazionale, in collaborazione con il Mi-
nistero della Cultura che in questa fase critica puo e forse deve
esserci alleato.

Seguendo queste finalita, ho voluto attivare un sito web esempli-
ficativo, per accogliere, nella forma di una pluralita di collezioni
private, il meglio degli oggetti d’arte che stimo e seleziono nelle
case dei miei clienti, evitando di unirli tutti indistintamente in
un inventario generico, ma nel rispetto della privacy, mettendo
al centro della mia indagine conoscitiva, ciascuna singola col-
lezione familiare e privata, selezionata dai lotti a mio parere piu
interessanti. Con questo spirito potremmo formare i giovani, una
nuova generazione di antiquari appunto, che stimano, seleziona-
no, censiscono, schedano e certificano oggetti d’arte di proprie-
ta delle famiglie italiane, dalle collezioni o arredi piut modesti e
ingenui a quelli piu preziosi, unendo tutela del risparmio e della
memoria storica e rilanciando un settore culturale strategico per
un Paese d’arte come 1’Italia.

In questo modo m’impegno ad aiutare i privati a valorizzare i
loro beni d’arte dall’oblio e spesso dalla “discarica”, anche con-
sigliando 1l restauro prima della vendita, nonostanta si registrino



inevitabili insuccessi e invenduti. Sul piano culturale e civile otte-
niamo comunque soddisfazione morale e artistica, salvando opere
d’arte antiche, rimettendole sul mercato, pubblicandole.

Alcuni raggiungimenti: iconografie riscoperte, domande di rico-
noscimento di bene culturale per opere antiche private e stimate,
pubblicazioni specifiche di lotti compravenduti, importanti pro-
poste culturali con esposizioni di oggetti d’arte privati, donazioni
e vendite a musei e biblioteche.

Con la presente pubblicazione, ad esempio, ho ritenuto necessario
svolgere uno studio specifico, sia d’arte che di riflessione civica
piu estesa, relativa a un unico dipinto antico su tavola del XVI
secolo, che molto presumibilmente sara ancora fonte di studio ed
interesse, oltre le mie specifiche competenze, proprio per la sua
importanza.

E bellissimo che questo importante dipinto emerga dal fertile
mondo familiare dei cittadini italiani: segno di un patrimonio pri-
vato da non sottovalutare, da aiutare ad apparire, da valorizzare e
certificare in modalita libera e non obbligatoria. Aiutiamoci dun-
que a favorire una vasta consapevolezza culturale del valore delle
cose d’arte private, che legittimi e giustifichi pienamente anche la
soddisfazione economica per tutti coloro che oggi sono parte in
causa di questo patrimonio oggi forse svilito, certamente troppo
trascurato e, conseguentemente svenduto.

Michelangelo Castellarin






“Passio mortalis Divini Amoris”
Santissima Icona leonardesca
Contemplazione estetica e impulso alla preghiera

Una tavola antica dipinta, da pulire.

Insieme a libri da stimare e vendere, una famiglia di Udine, infor-
mata per passaparola che facevo stime e vendita di cose usate, mi
ha portato una antica tavola in legno di rovere di circa 50 x 40 cm
di misura, perimetrata con vecchia cornice dell’Ottocento.
Appariva di grande effetto, ma il primo dubbio era se fosse auten-
ticamente dipinta o una riproduzione: sotto lo sporco e la polvere
sedimentata, il colore al tatto non si percepiva, era molto omo-
geneo e compatto. Vi si vedevano due bambinelli nudi protesi in
un bacio e retrostanti un agnello con una colomba, in uno spazio
chiuso a fondo nero, su una tavola e forse un cuscino, entrambi
seduti. Dietro la tavola, sul retro, una scrittura datata, ma non coe-
va, citava la pittura come di scuola di Raffaello Sanzio da Urbino,
anno 1600. Per molti anni il quadro era rimasto collocato appeso
in un salotto udinese: lascito del nonno di famiglia, originario del
Sud con nobilta di antica stirpe in un lontano passato. Chiamai il
professor Gianpaolo Rampini ormai in pensione, illustre restau-
ratore delle maggiori opere d’arte antica di Udine e del Friuli, per
confermarmi che fosse autentico e se valeva la pena restaurarlo.
Nel frattempo, come ¢ d’uso in negozio, lo faccio osservare ad
amici e clienti anche di passaggio: molto divertente sull’uscio di
negozio, un appassionato d’antichita guardandolo mi dice che, se-
condo lui, ¢ decisamente leonardesco con influenze fiamminghe.
Molto utile per iniziare a studiarlo...

Notevole I’iconografia: si tratta di San Giovannino e Gesu Bam-
bino, in un insolito soggetto a me sconosciuto. Cido che mi fece
molto pensare sono stati il simbolo della Colomba, ovvero lo
Spirito Santo, in alto a destra, e 1’agnellino, sul fondo a sinistra.
La tavola si prestava, cioe, ad una lettura fortemente teologica, a



meno che il fondo scuro non nascondesse ancora pittura. Dopo
averla portata al professore, ricevo la telefonata che visto alla len-
te, la pittura ha una micro-cracklettatura, cio¢ una micro-screpo-
latura, tipica per un dipinto molto antico. La tavola ¢ di quercia,
¢ composta da due tavole riunite insieme, ben conservate con il
fondo di preparazione ben levigato per la pittura, su un legno for-
temente compatto e molto sottile: preparazione di alta qualita per
una pittura ad olio. Il fondo scuro, infine, non nascondeva pittura.

1. 2. 8. Prima del restauro.
Osservare sotto la lente Ia fitta rete di
micro screpolature della pittura antica.

Eseguita una piccola prova di pulitura, sulla gamba destra di uno
dei due bambinelli, appariva una splendida policromia dell’incar-
nato. Le premesse erano ottime per proseguire. A questo punto lo
scoglio era proporre, prima di una eventuale vendita, il restauro

— 10 —



al proprietari, i quali avrebbero potuto rifiutarsi. Stimato il dipinto
cosi come stava, euro 3.000,00 da una nota Casa d’ Aste torinese,
consiglio di aspettare per vendere in quanto il restauro promette
meraviglie. Accettano e nel frattempo scopro facilmente quello
che c’era da scoprire sul dipinto.

Esistono sul mercato antiquario da molti anni dipinti similari, an-
che nel formato, sia su tavola che su tela, prevalentemente del
Cinquecento. Il titolo standard di questi quadri & “Gesu Bambino
e San Giovannino che si abbracciano”. A tutt’oggi in circolazio-
ne ce ne saranno una cinquantina, altri poi sono andati dispersi o
distrutti; si racconta che nel Primo Rinascimento questo soggetto
ebbe molto successo di pubblico e fu replicato in piu copie, specie
in area flamminga: dalla Fine del Medioevo al pieno Rinascimen-
to, gli scambi artistici, culturali, mercantili tra le Fiandre e 1’Italia
del Nord in particolare (Firenze e Milano), furono molto intensi
€ prosperi.

Certamente nella seconda meta del Cinquecento con la Controri-
forma che vietava I’eccesso di liberta espressiva e di nudita nelle
pitture, tra gli artisti dell’Europa cattolica, questo soggetto stenta
a comparire nelle loro botteghe e, nonostante le molte repliche,
non viene piu ripreso con lo stesso entusiasmo d’inizio Cinque-
cento dai grandi maestri, se non raramente e con notevoli varianti.
Ad oggi, le testimonianze piu autorevoli di questo soggetto sono
quelle di due artisti della bottega di Leonardo da Vinci: Marco
D’Oggiono e Bernardino Luini.

Ci0 che conta, e che non possiamo trascurare, ¢ 1’esistenza di un
disegno appartenuto a Leonardo, oggi ancora osservabile grazie
ad una copia conforme conservata a Londra, con I’'immagine dei
due bambinelli che si abbracciano: non ¢ stato perd ancora tro-
vato il dipinto, né sappiamo se sia mai esistito, ma non si puo
escludere, quanto meno, che I’idea iconografica gli appartenga.
Per capire il successo di questo soggetto e 1’uso commerciale che
se ne ¢ fatto, basta ritrovare su Wikipedia I’artista fiammingo Joos
Van Cleve che all’inizio del Cinquecento realizzo molte versioni
tutte simili, cambiando soltanto il paesaggio retrostante (monta-
no, marittimo, campagnolo, urbano, boschivo, d’interno di palaz-

— 11 —



4. “Gest Bambino
e San Giovannino
abbracciati e bacianti”.

Autore: Joos Van Cleve
(Anversa 1485 — 1541)

Sei versioni in pittura
del medesimo soggetto
iconografico.

Dopo il restauro, sostanzialmente consistito in una attenta puli-
tura senza intervenire sulle figure principali, questa tavola antica
poteva essere venduta a 6.000 euro; la fiducia e 1’entusiasmo dei
proprietari sono stati d’aiuto: sospesa la vendita potevo iniziare
a studiarlo. Subito feci loro una premessa: io non lo avrei com-
prato, sicuramente poteva essere conveniente, ma lo esclusi dato
il momento di crisi che non permette investimenti audaci, ma so-
prattutto intuivo che questo rapporto tra antiquario e proprietario
che restaura per vendere successivamente, era una bella esperien-
za da far conoscere, era una ulteriore prova che esiste un ruolo
civile e culturale dei cittadini da stimolare, riaccendere, incorag-
giare, anche nel loro interesse, finalizzato alla valorizzazione del
patrimonio artistico privato delle famiglie italiane. Piu colleghi
mi hanno rimproverato di non averlo acquistato subito a un buon
prezzo ed io ho cercato di far comprendere loro che se questo
dipinto “privato” si fosse rivelato significativo sul piano cultura-
le, avrebbe dato un forte contributo alla causa del rinnovamento
dell’antiquariato e delle sue finalita sociali. Insieme ai cittadini e
alle famiglie proprietarie, finalmente protagoniste, conservatrici
e promotrici della cultura, ¢ certamente un passo avanti per tutti.



5. Disegno di Leonardo
da Vinci, senza titolo.

Collezione reale
(Castello di Winsor).

Questa immagine

€ speculare rispetto
all’originale conservato
a Winsor.

6. Tavola dipinta
dopo la pulitura.

Dopo il restauro: descrizione e analisi del soggetto pittorico e
brevi considerazioni sul substrato in legno di quercia (rovere).
La tavola di legno su cui poggia la pittura ad olio, misura 53.80
cm di larghezza e 42 cm in altezza. Legno di quercia (rovere)
di buona qualita, fortemente compatto con uno spessore di 0,5
cm; ideale per la preparazione del fondo pittorico, levigatissimo,
senza difetti di omogeneita. E composta realmente da due tavole
giustapposte e unite insieme, non uguali di misura, in senso lon-
gitudinale.

Questa la descrizione, finalmente: due bambinelli di pochi anni
d’eta, nudi e incirconcisi, si abbracciano per donarsi un bacio sul-
le labbra. Uno ¢ ritratto col volto a tre quarti, I’altro & perfetta-
mente di profilo. Sono seduti a terra, su un tavolato di legno, con






fr

{iF e
A

1

ﬁ H__Esm 2%



le natiche sopra un morbido cuscino nero con ciuffo agli angoli
decorati e stretti da un filo dorato con bottone stringente; si intra-
vede una passamaneria: visibili solo due, ma il cuscino potrebbe
essere composto da quattro ciuffi, uno per ciascun angolo.

Il fondale ¢ scuro come in molti ritratti d’epoca tra ‘400 e ‘500, in
Italia o nelle Fiandre, senza definire uno spazio aperto o chiuso.
Sul fondo lato sinistro, un agnellino con una porzione del corpo
animale, in ombra, mentre in alto a destra un Sole attraversato
frontalmente da una Colomba di profilo. Infine, i nimbi sulla te-
sta dei bambinelli: circolare e semplice 1’uno, crucifero e gigliato
I’altro simbolo solare complesso nei modi di un Sol Invictus.

La questione posta dai nimbi per 1’attribuzione di identita su chi
sia San Giovannino e chi Gesu Bambino, ¢ faticosa e puo essere
affrontata da piu punti di vista, non ultimo da quello che i nimbi
siano stati dipinti in un momento successivo sulla tavola, proprio
per aiutare a risolvere la santa indeterminazione tra 1 due bambi-
nelli.

La policromia, soprattutto dell’incarnato ¢ di grande effetto, se-
condo una tecnica pittorica raffinata nel creare sfumature e micro-
cangianze nei colori; ’'uso delle ombre ¢ sapiente, inducendo pro-
fondita e volume nei corpi; si percepisce I’ombra delle ginocchia e
dei piedini addirittura stagliata sul nero del cuscino. L’alta profes-
sionalita del pittore ¢ manifesta, la descrizione dei particolari € no-
tevole: il tavolato di legno su cui poggia il cuscino, & rappresentato
formato da due tavole di legno giustapposte, trasversali, ciascuna in
precisa corrispondenza di ognuno dei due bambinelli abbracciati; &
unito da due chiodi visibili e in rilievo al centro, in basso: metafora
forse di un abbraccio mortale che non si “schioda”.

7. Particolare. In basso, al centro del dipinto, due chiodi uniscono
il basamento composto da due tavole di legno unite e sottostanti
il cuscino d’appoggio dei due bambinelli.

— 16 —



Chi sia il pittore, non ci € noto, la tavola non ¢ firmata. Precisare
I’epoca di realizzazione della tavola, non ¢ facile: fine Cinquecen-
to? Possibilissimo, ma non ¢ certo; forse una indagine scientifico-
tecnica (spettroscopica) sui pigmenti del colore utilizzato aiuta a
datare con maggior cognizione I’esecuzione pittorica della tavola.
Retrodatare il dipinto a meta Cinquecento, sarebbe ancora possi-
bile: questo soggetto infatti appartiene per spirito e mentalita arti-
stica al primo Rinascimento (Alto Rinascimento), quindi precede
le crisi iconoclaste nei Paesi del Nord Europa (meta Cinquecento)
e certamente prima dell’avvio della Controriforma cattolica (se-
conda meta del Cinquecento). Ma possiamo osare di pil, grazie
a Leonardo da Vinci: il suo disegno dei bambinelli nudi, senza
nimbi che si abbracciano con un bacio, forse precede di poco i
suoi anni milanesi, quando, dal 1483 in poi, medita ed elabora
un ciclo pittorico dedicato alla Immacolata Concezione e a San
Giovanni Battista e specula sulle geometrie del Duomo di Milano
per progettarne il tiburio. Idee spirituali e arditezze creative che
si sedimenteranno in potenza anche nell’abbraccio mortale dei
due bambinelli: un soggetto iconografico forse concepito prima,
ma che si sviluppa nei primi anni della permanenza di Leonardo
a Milano.

8. 9. Particolari. Piedino del bambinello di sinistra (8)
quando trattiene la spinta provocata dal piedino
del bambinello di destra, mentre spinge (9).



Ora, cosa osserviamo nell’immagine dipinta sulla tavola? L’istante
dinamico ¢ chiaro: il maestro pittore rappresenta I’impulso al bacio
che avvicina in un abbraccio San Giovannino a Gesu Bambino: il
movimento proviene dall’uno col piede che spinge sul tavolato ver-
so I’altro; quest’ultimo accoglie I’abbraccio ricambiandolo e frena,
col tallone sul tavolato, la spinta ricevuta, favorendo 1’abbraccio.
Il maestro pittore vuole manifestare questa dinamica e la chiarisce
bene con 1 due piedini fuori dal cuscino, dato che I’abbraccio in sé
non aiuta a comprendere facilmente, e in modo definitivo la dire-
zione del movimento tra i due bambinelli.

7 b :

10. Particolare. La differente policromia degli incarnati, tra i due bambinelli.
Piu caldo quello del bambinello di sinistra, pit chiaro quello dell’altro
posto a destra. La fonte di luce fisica e fuori campo:
proviene da sinistra per I’effetto d’ombra indotto.

L’abbraccio ¢ accogliente da parte del bambinello a sinistra, en-
trambe le braccia sono visibili e il suo volto ¢ a tre quarti: si per-
cepiscono le guance e gli occhi. L’altro ¢ di perfetto profilo, si puo
osservare un solo braccio, quello destro € nascosto: € sottostante a
quello dell’altro che gli si appoggia tra spalla e collo. Osserviamo
1 volti: piu dolce e fanciullesco con le labbra di un rosso intenso,
il primo; piu adulto, quasi senile, col doppio mento, quasi cari-
caturale, con labbra rosse piu fredde, il secondo; entrambi sono
arrossati sulle guance. Anche gli incarnati corporei hanno una dif-
ferenza evidente, voluta dal maestro pittore: piu caldo quello del
bambinello alla nostra sinistra di osservatori, piu chiaro e lumi-
noso quello dell’altro. Osservando il dipinto, entrambi 1 corpicini
producono ombre, anche sui loro stessi incarnati: la luce naturale
che induce le ombre proviene sempre dalla nostra sinistra.



11. 12. 13. Confronto solo del volto
di profilo di un bambinello:

dipinto sulla tavola (11),

disegno di Leonardo “speculare”
della Collezione reale di Winsor (12)
e “Disegno di bambino”

di Leonardo da Vinci del 1496

della Collezione Royal Library.

Chi ¢ il “puer senilis”? Chi viene rappresentato, cio¢ come “fan-
ciullo senile”? Con un volto quasi adulto che evoca saggezza, la
sapienza divina, la Prudenza, sin da tenera eta. Questo ricorso al
puer senilis ¢ tipico della iconografia e dello spirito rinascimen-
tale. Senza entrare nel merito delle caricature facciali disegnate
e studiate da Leonardo, ¢ formidabile il suo ritratto di profilo di
un bambino nudo, senza nimbo, datato 1495, con evidenti somi-
glianze al puer senilis: profilo fronte-naso, rigonfiamento doppio
mento e soprattutto dettagli interni dell’orecchio. La somiglianza
col dipinto qui commentato, ma anche con molti altri dipinti di
medesimo soggetto iconografico, oggi presenti nei musei o sul
mercato antiquario, fanno credibile 1’ipotesi che esista un dipinto
originario di Leonardo da Vinci con i due bambinelli bacianti:
forse da molto tempo scomparso, ma conosciuto dai suoi illustri
discepoli di bottega, magari grazie al cartone che poteva essere
di precisa misura e utilizzato sia dritto che rovescio (in forma
speculare), appoggiandolo prima, € marcandolo poi, sulla tavola
da dipingere.



L
A

7 Q \\g\\\ |W’////

f
J!'_ ;

-r-""}"

! a,.':u:- N
» > = - F'_
. '\;\.-- S ,_ A
Q=1 ’ ——
3 5. ¥ —
= i —
o
-

N

o
ﬁ

C

..........



Nella mente del maestro pittore. La superficie del dipin-
to come specchio che riflette I’opera dell’artista, della
Natura, della Parola di Dio.

14. Retro della tavola
di legno di quercia
(rovere) dipinta.

15. Particolare del retro
tavola dipinta. Su cio che
resta della carta incollata,
una scrittura manoscritta
pone il nome dell’autore
della Scuola del Raffaello,
nell’anno 1600.

Il nome non é piu visibile,
causa la carta abrasa

dal tempo.

Chi ha dipinto la tavola? Sul retro compare una dichiarazione ma-
noscritta antica, ma non coeva alla tavola che attribuisce il dipinto
ad un pittore della bottega di “Raffaello Santio da Urbino nell’an-
no 1600”; il nome era pure scritto, ma il cartiglio qui ¢ strappato.
Certamente 1’autore che dipinge alla fine del Cinquecento, poteva
conoscere la copiosa produzione artistica d’inizio Cinquecento
che propone il medesimo soggetto (autori lombardi e soprattutto
fiamminghi); e certamente conosceva la fonte prima: Leonardo da
Vinci, le sue tecniche e preferenze e regole di pittura.

Potremmo scrivere, come gia per molti artisti di bottega del Raf-
faello, che potrebbe essere comunque anche un pittore leonarde-
sco. Infatti I'uso dello sfumato, e i principi dichiarati sul Libro

— 21 —



di pittura del grande Maestro, sono rispettati alla lettera. Indub-
biamente trattasi di un maestro pittore che, come i fiamminghi,
ama 1 particolari, ha sapienza e conosce la simbologia religiosa,
privilegia il tema teologico a quello artistico descrittivo, con pa-
esaggi retrostanti di abbellimento e decoro, conosce la pittura di
Leonardo.

“E se fosse bottega del Verrocchio?” questa domanda ricevuta
dalla telefonata di un collega mi ha fatto sobbalzare: se fosse bot-
tega del Verrocchio dovremmo cominciare a pensare che 1’auto-
re possa essere proprio Leonardo! Anche se non lo penso, non
sottoscriverei con matematica certezza che “non” possa essere
del grande Maestro. Credo piuttosto che questa pittura su tavola,
senza decori e paesaggi sul fondale, cosi sapiente e con molte
affinita leonardesche, sia forse quella che maggiormente si avvi-
cina all’originale, sia cio¢ molto conforme a quella originaria, se
esistita: punta diritto ai significati, ai valori iconologici dichiarati,
senza nulla concedere al superfluo. E perfettamente essenziale.

Nel Libro di pittura, Leonardo elogia lo specchio e il vetro de-
bolmente riflettente, sovrapponibile al disegno, come strumenti,
ma anche per il loro ruolo ammaestrante: la superficie piana dello
specchio accoglie I’'immagine che gli si riflette, della realta posta
di fronte: testimonia nella bidimensionalita, la tridimensionalita
del creato; manifesta istantaneamente colori, luci ed ombre, della
natura e degli oggetti e le loro dinamiche nel tempo; rappresenta
nella giusta e divina proporzione la profondita dello spazio, vici-
no e lontano. L immagine in pittura, poi, riflette le verita dentro
la mente del pittore, e la mente del pittore se sapiente, puo ma-
nifestare saggezza inoltrandosi nei differenti strati della mente di
Dio, vero demiurgo della totalita. Ma come le parole di Leonar-
do, scritte a rovescio, hanno un riflesso speculare che permette
di rileggerle piu facilmente e veloci allo specchio, cosi la pittura
in Leonardo puo essere interpretata come “riflesso” su un piano
bidimensionale, dell’immagine “vera” e tridimensionale che le
sta di fronte: il dipinto in Leonardo ¢ I’immagine speculare, un
“fermo immagine” di una realta di Bellezza materiale e spirituale



posta di fronte, fosse anche teologica o simbolica, dunque imma-
ginaria. Per vedere questa realta di Bellezza, come una scrittura
rovesciata per poterla rileggere facilmente, lo specchio ¢ maestro
e ci aiuta a coglierla nella sua verita. Concetto non facile da capire
immediatamente: la nostra immagine allo specchio ¢ “specula-
re”’, non puo esistere, non ¢ reale: non ¢ mai “vera” come quella
scattata da macchina fotografica o eseguita da telefonino con un
selfie. Allo specchio la spazialita si inverte tra destra e sinistra.
Sono qui pubblicate le due possibili immagini del dipinto: quella
dipinta e quella speculare. Quella speculare, se posta di fronte a
uno specchio, verrebbe nuovamente riflessa nel dipinto oggi ef-
fettivamente esistente, ovvero nei dipinti tutti oggi noti e di mede-
simo soggetto; eppure, il disegno di Leonardo che puo aver dato
impulso all’iconografia, ¢ di matrice opposta. Infatti, il disegno
leonardesco presenta a sinistra il bambinello che “muove” al ba-
cio e all’abbraccio; il suo volto solo abbozzato ¢ rivolto a destra (il
visetto di profilo nel disegno londinese se disposto specularmente
¢ ovvio che si rivolgera a sinistra, proprio come osserviamo nel
dipinto su tavola). La posizione fisica del bambinello che poi
nei dipinti sara quello che ferma col piede per ricevere 1’abbrac-
cio, qui nel disegno, si appoggia nudo a terra, ma con le gambe
nascoste e trattiene la spinta dell’abbraccio con la mano sinistra,
piuttosto che con il tallone: tutti 1 dipinti che rappresentano il sog-
getto dei due bambinelli, sia in Lombardia che nelle Fiandre, non
sono conformi a questa iconografia del disegno. Cio fa pensare
che un dipinto successivo al disegno del grande Maestro potrebbe
essere stato realizzato da Lui medesimo, ma nei modi in cui oggi
lo troviamo sempre rappresentato € imitato. La scala di rappre-
sentazione e la misura ¢ pressoché la stessa: circa 40 centimetri di
distanza tra i piedini tra loro piu lontani, dei due bambinelli.

Dal confronto delle due immagini, dipinta e “riflessa”, lo sguardo
del volto di profilo, se osservato specularmente, appare meno as-
sente, cio¢ piu partecipe all’azione. Anche le ombre sul tavolato,
indotte dai corpi dei due bambinelli seduti sul cuscino, appaiono
piu nette e all’occhio piti immediate. Ma forse trattasi solo di im-
pressioni soggettive.

— 23 _—



16. 17. 18. 19. Dipinto su tavola:
immagine reale (16) e immagine speculare (17).
Disegno di Leonardo da Vinci:
immagine speculare (18) e immagine reale (19)
(Collezione Reale, castello di Windsor).

Lo spazio teologico: una iconografia non mariana.

La bellezza di questa tavola ¢ la sua essenzialita: nessuna rap-
presentazione tra quelle esistenti che ho potuto visionare, € cosi
chiara, semplice, e allo stesso tempo sapiente. Ma forse ce ne
sono, conosciute da altri colleghi antiquari: manca tuttavia un
censimento di queste opere e una analisi dettagliata del soggetto
iconografico.

La distrazione di paesaggi dietro I’immagine dei bambinelli, op-
pure ’assenza di simboli teologici, parziale o totale, allontanano
dalla possibilita di leggere il dipinto all’origine, nei suoi possibili

— 24 —



significati. Si & scritto che questo soggetto ha raccolto molto suc-
cesso e imitatori, soprattutto nella prima meta del Cinquecento,
ma non possiamo escludere che nonostante 1’iconoclastia prote-
stante nelle Fiandre e la Controriforma cattolica, sia stato possi-
bile ad un artista eccelso di riproporre il soggetto in alta forma
artistica e spirituale, anche in tempi successivi.

La concezione iconografica in oggetto ¢ riferibile agli anni mila-
nesi di Leonardo, quando medita sui temi di Maria e dell’Imma-
colata Concezione e su quelli complementari di Gest Bambino e
San Giovannino: gli anni Ottanta del Quattrocento. Saranno anche
gli anni in cui Leonardo si impegna a trovare una soluzione for-
male e strutturale per il tiburio del Duomo di Milano, all’interno
di una coralita autorevole di colleghi e costruttori di cattedrali; la
geometria del tiburio, i presupposti teologici e astronomici all’in-
terno di una concezione geocentrica del Cosmo, sono ingredienti
necessari per comprendere la sapienza delle scelte creative di un
grande artista, in questi anni.

Lo spazio in cui si stagliano le nudita dei due bambinelli, € uno
spazio teologico: su fondo scuro indistinto compaiono oltre ai
nimbi i simboli di Gestt Bambino e San Giovannino: il disco sola-
re, attraversato dalla colomba di profilo e non frontale, I’agnelli-
no. Il nimbo crucifero ¢ a raggi solari, nei modi del Sol Invictus di
antiche radici precristiane, ma lo svolgimento del decoro ¢ a fiori
di giglio: tre gigli riuniti, uno al centro e due curvati sui lati, per
ciascuna delle tre estremita. Il nimbo cruciforme gigliato ¢ riscon-
trabile, nella pittura del XV Secolo, su Gesu Bambino (anche sul
capo di Gesu crocifisso, si veda Francesco de Tatti nel Polittico
di Bosto del 1517): I'utilizzo del giglio, piuttosto che della fo-
glia di palma, simbolo di Morte e Resurrezione, qui ¢ disposto ad
evocare 1 gigli dell’Annunciazione: un nimbo siffatto non com-
pare mai sul capo di San Giovanni Battista o di San Giovannino.
Raramente sul capo di Apostoli: crucifero si, ma non gigliato (si
veda Maestro del Castello Sforzesco, San Giacomo Maggiore e
tre Apostoli, oggi in restauro). Il nimbo gigliato dipinto su questa
tavola dei bambinelli appare comunque di buona qualita pittori-
ca, ma “spazialmente” piuttosto imperfetto: forse ¢ posticcio? di

— o5



altra mano d’artista? L’indagine ultravioletta non ¢ sufficiente a
dimostrare se I’aggiunta del nimbo gigliato sia avvenuta in tem-
pi di poco successivi alla composizione della tavola. Certamente
non contribuisce ancora a chiarire I’identita di Gesu Bambino tra
i due bambinelli. Ma lo stesso autore potrebbe aver voluto chiu-
dere la santa indeterminazione manifesta, comunque assegnando
due nimbi differenti.

20. Particolare del nimbo gigliato. 21. Particolare. Nimbo gigliato crucifero

Gruppo di gigli dorati a trittico di fiori: del bambinello baciante.
uno centrale e due laterali in prospettiva 1’aureola circolare & I'evoluzione
e curvati. Il giglio & simbolo casto e iconografica del nimbo solare a raggiera,
agamico dell’Arcangelo Gabriele. pit antico

Il giglio, simbolo della purezza asessuata dell’arcangelo Gabriele,
qui ¢ annunciatore dell’ Amore trinitario: San Giovannino, prima
del Battesimo, annuncia nel bacio santo,1’ Amore del Padre per il
Figlio? La Relazione trinitaria?

Questa iconografia ¢ splendidamente definita, ¢ compiuta, nono-
stante I’assenza di Maria. Come puo essere? Abbandonare a loro
stessi due bambinelli nudi e cosi prematuri? forse saprebbero solo
gattonare, nemmeno camminare in piedi: ¢ un assoluto nella sto-
ria dell’arte. Eppure, questa iconografia ¢ rimasta silente e poco
studiata per secoli. Ricca di significati da estrarre, ¢ un culmine
dello spirito dell’ Alto Rinascimento che precede di un quarto di
secolo anche i nudi della Cappella Sistina.

E nella bottega fiorentina di Andrea del Verrocchio, pittore che
dipinse nel primo ciclo di affreschi della Sistina del 1487, voluti
da Sisto IV, che Leonardo apprese I’arte pittorica fiamminga: il



gusto sapiente per il dettaglio, la fascinazione del ritratto, I’im-
pulso teologico.

Allora studiamola questa Santa Icona leonardesca: forse cosi ci
avvicineremo all’idea originaria che ne ha generato I’iconografia.
Per studiarla bene e interpretarla ¢ necessario prima comprendere
come e perché nasca proprio nel XV secolo I'iconografia del San
Giovannino e perché non prima, € come precedentemente veniva
rappresentata.

Se non supportata dalla teologia, ’'immagine dei bambinelli ab-
bracciati e bacianti, poteva apparire scandalosa. Forse proprio per
questo ¢ stata messa in un angolo e poco interpretata. Scomparso,
o addirittura mai esistito, il dipinto originario supposto di Leonar-
do, in seguito questo soggetto religioso ¢ stato, ancora piu facil-
mente, quasi dimenticarlo.

San Giovannino: una iconografia storica che fiorisce
nel XV secolo.

La caduta di Costantinopoli nel 1453 per mano dei Turchi Otto-
mani ¢ “precorritrice” della rinascita di Roma, centro della cristia-
nita. Roma caduta con I'Impero d’Occidente, mille anni prima,
“rinasce” universale. Da Oriente giungono le spoglie, le reliquie,
le ceneri, del “Precursore”: San Giovanni Battista.

Papa Piccolomini, Pio II, scrittore e umanista, porta a Siena la
reliquia del Braccio destro di San Giovanni Battista (anno 1464)
e dopo una sapiente lettera a Maometto II affinché si converta
al cristianesimo, ¢ pronto ad allestire una Crociata e liberare la
Grecia occupata.

Gesu Cristo e il Braccio destro di San Giovanni Battista diven-
tano strumenti simbolici di rafforzamento del potere papale con-
tro i nemici. Testimonianze della “Vita” di San Giovanni Battista
andavano dunque perfezionate laddove i dati biografici e agio-
grafici stentavano. Il Protovangelo di Giacomo ricordava gia dal
IT Secolo d. C. come Giovanni infante fu nascosto da Elisabetta
durante la Strage degli Innocenti: il Signore apri un Monte per na-
sconderli all’interno, mentre Maria era nella Grotta di Betlemme,
a nascondere Gesu Bambino.



Negli anni Ottanta del Quattrocento, Papa Sisto IV, francescano,
pur mantenendo un ruolo militare ostile agli Ottomani in difesa
della cristianita, accese percorsi spirituali e artistici fondamentali:
istitul per 1’otto dicembre la festa dell’Immacolata Concezione
della Vergine Maria (anno 1476) e diede un impulso nuovo alla
devozione mariana e della madre Sant’ Anna.

Dedico all’Assunzione di Maria la Cappella Palatina avviando il
primo leggendario ciclo di affreschi di quella che pochi decenni
dopo sara sempre menzionata come Cappella Sistina.

A quel primo ciclo di affreschi partecipo anche il Pinturicchio
(1452-1513). Pinturicchio dipinge alla fine degli Anni 80 e negli
Anni 90 del Quattrocento I'immagine di San Giovannino insie-
me a Gesu Bambino: pur essendo della generazione di Leonardo
(1452-1519), sorprende il confronto iconografico, ed entrambi
conoscevano e studiavano la pittura fiamminga.

22. Madonna con Bambino
e San Giovannino.

Autore: Pinturicchio
(Perugia 1452 - 1513)

Museo nazionale di Varsavia

Prima del XV secolo I’evocazione storica di San Giovanni Batti-
sta giovane era data dal tema della Visitazione: Santa Elisabetta
gravida incontra Maria: entrambe aspettano a distanza di sei mesi
un Figlio. San Giovanni Battista ¢ I’unico santo del quale si cele-
bra la nascita secondo la carne (tutti i santi cristiani sono celebrati

— 28 —



con la nuova nascita, ovvero la data di morte). Giovane nel deser-
to, ma non pil infante: ¢ questa 1’iconografia nota del Precursore
di Gesu e biblicamente rappresenta 1’ultimo Profeta dell’ Antico
Testamento che annuncia Gesu. L’iconografia di San Giovanni-
no, dunque, nasce nel XV Secolo, rafforza il ruolo del precursore
a lui predestinato e nel Rinascimento Italiano ricevera accanto
a Gesu Bambino e Maria, un nuovo splendido riconoscimento
spirituale con i maggiori pittori e artisti dell’epoca, in particolare
Leonardo e Raffaello.

Grazie ai francescani, il tema mariano dell’Immacolata Conce-
zione da difendere e manifestare in tutta la sua potenza teologica,
poiché al tempo era fortemente osteggiata dai Domenicani, e la
declinazione mistica del San Giovannino, saranno dirompenti;
con Leonardo Da Vinci a Milano, poi verra raggiunta una levatu-
ra spirituale cosi alta che probabilmente, scusate I’ardire, stenta
ancora oggi ad essere interpretata in tutta la sua potenza erme-
neutica, ma dobbiamo poterci provare come avverra nel prossimo
capitolo di questa pubblicazione.

L’impulso mistico nel titolo latino.

Ho scelto un titolo in latino per dilatare il valore religioso del
dipinto e oltrepassare la visione ellenistica in cui un’idea di Eros,
comunque dormiente, potrebbe distrarre e indurre in errore 1’in-
terpretazione della santissima iconografia. Traduzione del titolo
latino: “Passione mortale del Divino Amore”. Tutti 1 dipinti di
questo periodo dal XV al XVII secolo in particolare che rappre-
sentano a differenti distanze tra loro Gesu Bambino e San Gio-
vannino, sia da soli, sia alla presenza di Maria, Sant’Anna, sia
con altri Santi, teologicamente manifestano il destino di Gesu gia
prima di giungere al Battesimo sul Giordano: la Sua Incarnazio-
ne mortale perfettamente conforme a quella di qualsiasi creatura
umana (dal Concepimento alla Morte), per la Salvezza dell’U-
manita; la Passione del Figlio come “gravitazione” dell’ Amore
Divino per e in ciascun mortale, dal concepimento alla morte;
destino di Salvezza per I’Umanita tutta. A questo splendore teolo-
gico assistiamo nel piccolo dipinto, santa icona leonardesca.

— 29 _—



1 '
A .-n.i‘,-.g-g-;.m‘.—“;-:;.,___ 3 Z




Due bambinelli interscambiabili nella identita.

Se osserviamo I’immagine dei due bambinelli nel dipinto di Ber-
nardino de’ Conti “Madonna con Bambino e il piccolo San Gio-
vanni”’, oggi conservato alla Pinacoteca di Brera a Milano (olio su
tavola, anno 1522, foto 61), il nimbo cruciforme di Gesu Bambi-
no, piuttosto che gigli, dispone piccole Croci: si allontana dall’e-
vocare I’Annunciazione e sottolinea il destino per la nostra Sal-
vezza del Figlio di Dio. Questo nimbo cruciforme assegna percio
I’identita di Gesu Bambino al bambinello col viso ritratto a tre
quarti, alla nostra sinistra di osservatori.

L’ Arcangelo Gabriele fu Annunciatore di Gesu non solo per Ma-
ria, ma annuncio anche la gravidanza di San Giovannino in Santa
Elisabetta ormai anziana, al padre Zaccaria.

E’ a questo punto della trattazione che Vi consiglio vivamente la
lettura del primo capitolo del Vangelo di Luca.

Adesso non possiamo piu escludere che San Giovannino possa
essere stato rappresentato come il Precursore di Gesu Bambino,
con un nimbo cruciforme a piccoli gigli, nei modi di un “Puer
Senilis”: piu vecchio, sia pure di sei mesi rispetto Gesu Bambi-
no, ¢ rappresentato spesso in eta adulta anche quando affiancato
ad immagini di Gesu Bambino, viene assunto a rappresentare la
sapienza profetica dell’Antico Testamento, annunciante il Nuovo
con Gesu.

Nonostante questa difficolta di attribuzione delle identita, nulla
viene perduto sul piano dei valori iconologici del dipinto. Gli in-
numerevoli dipinti dei due bambinelli abbracciati e bacianti che
vennero realizzati nel XVI secolo, attribuiscono 1I’immagine di
Gesu Bambino a quello piu infante, posto a sinistra quando si
guardi la tavola, mentre ¢ San Giovannino che imprime I’'impulso
al bacio e appare perfettamente di profilo: ¢ lui che si spinge col
piede, posto a destra! Che all’origine la sovrapposizione delle due
identita dei fanciullini, quasi a confondersi con sapiente e deli-
cata incertezza, fosse proprio voluta, ¢ piu che possibile: ¢ una
finezza spirituale che aiuta alla devozione di entrambi. Vale non
perdere di vista che in tutti i dipinti conosciuti, i due bambinelli
sono sempre gli stessi, si confermano con le loro caratteristiche

— 31 —



somatiche individuali, sia pure con modeste differenze da pitto-
re a pittore. Le caratteristiche somatiche individuali di ciascuno
dei due bambinelli, si riscontrano anche nei dipinti della “Vergine
delle Rocce” di Leonardo e di suoi illustri allievi e imitatori: nella
prima versione del 1483 si mantiene incerta 1’identita dell’'uno
rispetto all’altro, ma la seconda versione, del 1495, oggi a Lon-
dra, assegnando al fanciullino di sinistra un lungo bastone con
Croce astile e il cartiglio “Ecce Agnus Dei”, conferma manife-
sta la volonta che San Giovannino sia quello vicino a Maria e
non all’Angelo del Signore. Controintuitivo naturalmente come
scriveremo nel prossimo capitolo. L’identita dei due bambinelli
ora s’intercambia di nuovo e Gest Bambino adesso sta a destra e
non piu a sinistra, di chi guardi la grande icona leonardesca: ¢ il
“puer senilis” supposto precedentemente col nimbo gigliato; San
Giovannino torna ad essere il fanciullino dai tratti pitt dolci, meno
virili, inginocchiato, in atto di preghiera.

28. Madonna con Bambino,
San Giovanni Battista e altri Santi.

Autore: Mariotto di Nardo di Cione
(Firenze 1365 — 1424)

Collezione privata.

24. Madonna con Bambino
e San Giovannino.

Autore: Sandro Botticelli
(Firenze 1445 - 1510)

Museo delle Arti di Cleveland (USA)




25. Madonna con Bambino,

San Giovannino e Colomba.

Autore: Pseudo Pierfrancesco Fiorentino
(Firenze 1444 — 1497) - Collezione privata.

26 Gesu Bambino e San Giovannino
abbracciati e bacianti.

Autore: Joos Van Cleve

(Anversa 1485 — 1541) - Collezione privata.

Nel XV Secolo Iiconografia di San Giovanni Battista, quando rappresentato
vicino a Gesu Bambino, subisce una trasformazione di progressivo ringiova-
nimento: adulto (23), adolescente (24), bambino maggiore (25), infante (26).
Questa iconografia cattolica conosciuta come San Giovannino durante la fuga
in Egitto di Gesu Bambino, é totalmente assente nelle sante icone ortodosse
cristiane d’Oriente.

Contemplazione e impulso alla preghiera. Icona santa e
Maria intelleggibile.

E’ testimoniato in storia dell’arte che proprio con il destino com-
merciale della prima versione della Vergine delle Rocce di Leo-
nardo (anno 1483), assistiamo ad un affievolimento sempre piu
forte della preghiera come fine della contemplazione: la dominan-
za del fatto artistico fine a sé stesso recidera e separera in pochi
secoli, I’atto estetico dalla teologia e dalla dimernsione etica-mo-
rale, liberando un percorso di autonomia sempre piu radicale e
assoluto, culminato oggi nel concetto dell’ Arte per I’arte e s’im-
plementa nella disciplina universitaria dell’Estetica intesa come
fine, ma a se stessa.

Fu Santa Icona su legno anche la Vergine delle Rocce del 1483:
oggi non ¢ disposta dentro uno spazio sacro, in una Chiesa, ma
esibita in un Museo, e non pil su tavola, ma sradicata e posta su



grande tela: la modifica del supporto avvenne circa cent’anni fa.
Non senza difficolta, ¢ possibile ritornare dalla contemplazione
critica ed estetica, alla preghiera: I’olio su tavola qui nominato
“Passio mortalis Divini Amoris” puo aiutarci a farlo partendo
dall’innocenza e dall’affetto naturale dei due fanciullini, purché
sia superato 1’ostacolo non facile del pregiudizio per un ecces-
so di nudita e sensualita nel dipinto troppo “umano” del primo
Rinascimento: una stagione artistica che giunse rapidamente ad
autocensurarsi.

27. Particolare del bambinello vicino a Maria
nella Vergine delle rocce di Leonardo da Vinci
e aiuti (anno 1495), oggi alla National Gallery
di Londra. Si osservi la Croce astile e il carti-
glio “Ecce Agnus Dei”.

28. Vergine delle rocce (versione di Londra)
Autore: Leonardo da Vinci e aiuti.
Anno 1495 - National Gallery di Londra

Supponiamo che questo dipinto, cosi essenziale, cioe privo di par-
ticolari varianti, possa essere iconograficamente il pit prossimo
a quello che si suppose essere stato realizzato da Leonardo, dopo
averlo semplicemente disegnato in abbozzo. Possiamo supporlo
indipendentemente sia da come lo osserviamo, o speculare o re-
ale, sia dalla attribuzione definitiva di chi & tra i due fanciullini,
San Giovannino e chi Gest Bambino: ¢ sufficiente la certezza che

— 34 —



siano proprio loro ed entrambi. Ora facciamoci una domanda: ¢
possibile rappresentare una iconografia compiuta con due bambi-
nelli nudi che si abbracciano in un bacio condiviso sulle labbra,
ma senza nessun adulto presente intorno, in particolare nemmeno
una delle due mamme? Cosa ci svela indirettamente questo dipin-
to unico della stagione religiosa umanistica e rinascimentale ita-
liana? Ci svela che molto probabilmente apparteneva ad un luogo
o ad una struttura architettonica che lo accoglieva legittimandolo
spiritualmente.

Apparteneva ad uno spazio mariano!

O perché inserito in un ciclo (polittico, ancona, macchina d’alta-
re) o perché semplicemente disposto in uno spazio religioso de-
dicato a Maria.

Se Maria ¢ intelleggibile in questo dipinto, il Padre ¢ I’ Antico dei
Giorni (il disco solare) manifesto dietro e insieme allo Spirito San-
to, cio¢ alla Colomba; il Figlio ¢ certamente uno dei due bambi-
nelli: la 7rinita dunque ¢ teologicamente testimoniata. La Trinita
evangelica secondo 1 Padri della Chiesa, ¢ Amore del Padre e pre-
cede la Giustizia del Padre,come avremo modo di argomentare.

29. Particolare della
tavola qui oggetto di
studio “Passio mortalis
Divini Amoris”:

il simbolo solare
dell’Antico dei Giorni
con la Colomba dello
Spirito Santo.

30. Particolare tratto dalla Santa
Icona ortodossa
dell’Annunciazione (31).

Dal simbolo solare

dell’Antico dei Giorni discende
il raggio divino dello

Spirito Santo come Colomba.




Gravitazione mariana.

Indago da tempo il mondo ortodosso delle Icone. In particolare,
I’Icona dell’Annunciazione, la genesi artistica della santa imma-
gine: I’antica tradizione del filo rosso tra le mani di Maria piut-
tosto del Libro di preghiere; I’evocazione del Padre come Antico
dei giorni, col Sole o nella rappresentazione con Cieli e stelle
fisse; la direzione verso Maria della Colomba dello Spirito Santo,
e altri preziosi dettagli.

Presa tra le mani la tavola rinascimentale, era per la prima volta
perché non conoscevo il soggetto iconografico, sulla base di que-
sta simbologia subito mi impressiono la chiarezza teologica ma-
nifesta e I’evocazione esplicita dei simboli dell’ Annunciazione.

31. Santa Icona ortodossa
dell’Annunciazione.
Misure:32,5 x 28 cm.
Epoca: Fine XVII Secolo.
Tempera all’'uovo su legno.
Scuola di Mosca.

| raggi dello Spirito Santo
proseguono sul nimbo

e raggiungono il filo della
tessitura divina di Maria
(25 marzo: Concepimento di Gesu).

Pertanto, assunta come valida la matrice leonardesca del disegno,
il forte impatto dell’innocente nudita maschile dei fanciullini e
I’assenza di Maria, farebbero balzare in mente la supposta mi-
soginia di Leonardo, la sua estrema liberta mentale e di orien-
tamento sessuale. In realta 1 tempi milanesi dell’esecuzione del-
la prima versione della Vergine delle Rocce mi hanno aiutato a
implementare nuove direzioni di lettura di questo sorprendente
e singolare soggetto iconografico. La deduzione pil naturale non



32. 33. 34. 35. Influssi bizantini in questa miniatura di Toros Roslin
(1210 — 1288) artista armeno ortodosso.

L’Annunciazione (35). In alto al centro I’Antico dei Giorni viene evocato come
intero Cosmo, non semplificato a Sole. Dal Cosmo perimetrato col Primo
Mobile posto oltre le Stelle fisse, provengono i raggi dello Spirito Santo (32).
Nei mosaici bizantini dell’Annunciazione del Palazzo dei Normanni a Palermo
(Cappella Palatina, epoca: Xll Secolo), dell’Antico dei Giorni compare
il braccio di Dio Padre che dona impulso alla Colomba (33).

Il sistema tolemaico geocentrico con la sfera del Sole e della Luna.

(34) mosaico bizantino Xl Secolo, Sicilia).




tardO a uscire: questa tavola lignea poteva essere all’interno di
uno spazio mariano, nel corpo di Maria! Dato che in quegli anni
milanesi Leonardo partecipo al progetto del tiburio nella vene-
randa fabbrica del Duomo di Milano e cosa che non sapevo, il
Duomo fu dedicato sin dalla sua istituzione piu remota a Maria
nascente, ho commesso il fertile errore d’indagine che Leonardo,
pensando ai valori simbolici e astronomici del tiburio e al Duo-
mo come Corpo di Maria, avesse solo successivamente meditato
sui fanciullini. In realta quando Leonardo elabora disegni per il
tiburio, aveva gia in mente i due fanciullini... quindi era vero il
contrario: la commissione del progetto del tiburio € successiva
alla elaborazione del soggetto pittorico della Vergine delle Rocce.
Preferisco comunque nel prossimo capitolo descrivere prima la
possibile speculazione architettonica possibile di Leonardo sul
tiburio, per affrontare poi il tema risolutore della concezione
spirituale della Vergine delle Rocce che svela 1’iconologia
sapiente dei due fanciullini, e la nuova luce che quest’ultima getta
sul capolavoro leonardesco.

Un esemplare raro, forse unico?

In realta molte sono le copie esistenti di questo soggetto
iconografico eseguito da differenti autori, soprattutto in area
lombarda e fiamminga: o trattato come singolo soggetto o inserito
in un quadro piu esteso di personaggi, spesso associato a Maria.
Il momento di maggior impulso alla realizzazione di questa
tipologia di dipinti, & la prima meta del XVI secolo.

Dai numerosi esemplari conosciuti ed esistenti nei musei o sul
mercato antiquario, in base alla datazione, soprattutto se tarda,
¢ manifesto come si impoveriscano rapidamente i1 simboli
religiosi, forse perché si tratta di tavole commissionate da privati
e non destinate a luoghi chiesastici; i due bambinelli perdono
I’afflato mistico: appaiono indeboliti nella loro identita, spesso
senza nimbi e privi di un rafforzamento di simboli cristiani
specifici. Nelle tavole, alcune anche di pittori illustri soprattutto
fiamminghi, prevalgono lo splendore casto dell’abbraccio e del
bacio e il fondale arricchito di paesaggi, molto vari, ma si attenua



I’interesse per chi sia I’'uno o 1’altro dei fanciullini, si perde quindi
I’impulso teologico e devozionale davanti all’icona, resa quasi
piu pagana che santa e cattolica. Difficilmente questa iconografia
¢ stata interpretata in parallelo alla Vergine delle Rocce: essa
generalmente ha datazione pit tarda; alcuni commentatori,
comunque, fanno riferimento al disegno leonardesco dove si
riscontrano il bacio e un abbraccio molto simili, ma sempre resta
il dubbio se poi un dipinto siffatto sia mai stato realizzato dal
grande Maestro fiorentino.

Il nostro esemplare, ancora in fase di studio, sul cartiglio certa-
mente antico e incollato sul retro della tavola, posticcio, ha indi-
cata una datazione manoscritta di fine secolo: Anno 1600. Tra i
molti dipinti che ho potuto visionare, soprattutto pubblicati, con-
servati nei musei o disposti sul mercato antiquario, questo rimane
il pit scarno, come un ritratto d’epoca rinascimentale: caratteriz-
zato da pochissimi dettagli, in uno spazio teologico di fondo: non
& nemmeno una scena teatrale. E pura teologia. E I’esemplare pit
essenziale tra quelli noti: forse il piu fedele a un modello origina-
rio perduto?

Per togliersi ogni dubbio sulla datazione, I’esperto restauratore
consiglia I’analisi spettrografica per individuare sotto il colore ad
olio, eventuali ripensamenti dell’autore che resta anonimo, e I’e-
ventuale disegno preliminare sulla tavola; molto importante sa-
rebbe testare scientificamente la data piu certa di realizzazione: se
fine o inizio XVI secolo, o addirittura la fine del XV secolo.



36. Vergine delle rocce. Versione a Parigi.
Autore: Leonardo da Vinci. Anno 1483 Milano

— 40 —



37. Vergine delle rocce. Versione a Londra.
Autore: Leonardo da Vinci. Anno 1495 Milano

— 41 —



L’indagine conoscitiva

Splendore milanese: verso I’estasi estetica e morale.

Dalla iconografia alla iconologia:

Tiburio del Duomo come Casa del Padre e del Divino Amore
(Triangulus).

La Vergine Maria nel Corpo della veneranda Madre Sant’Anna.
La Santa Icona dei due fanciullini che nell’abbraccio avvicinano
fino al contatto le labbra in un casto bacio, € un dono e messaggio
del Rinascimento, forse dimenticato: evoca il bacio santo, saluto
autentico di comunione tra i primi cristiani adulti e citato nelle
lettere paoline.

San Giovannino e Gestit Bambino, certamente non sono adulti e
nella liberta di movimento generano, tra loro, uno slancio d’ Amo-
re puro, nello spazio teologico che 1i accoglie. Ma nella Vergine
delle Rocce, alla presenza di Maria e dell’Angelo custode, forse
Uriele, quei medesimi bambini sono distanti e Maria da una par-
te si appoggia e trattiene 1’uno con la mano sulla spalla destra,
mentre 1’altro, seduto, ha accanto 1’ Angelo che, pur indicando in
un gesto direzionale la presenza del cuginetto, ¢ sottoposto alla
mano ferma, perentoria, di Maria.

Torneremo dopo su questo dettaglio decisivo per interpretare il
capolavoro di Leonardo.

Le numerose tavole lignee realizzate nella prima meta del XVI
secolo in ambito lombardo e fiammingo, che rappresentano i due
bambinelli bacianti, da soli, senza Maria, tendono ad allontanarsi
dal dettato teologico di fondo e acquistano una liberta, una au-
tonomia nuova, classicheggiante: senza nimbi, molto spesso e
molte volte senza simbologia religiosa affiancata, con fondali di
paesaggio suggestivi e graziosi, la rappresentazione quasi si con-
geda dalla sua iconologia santa e cristiana.

— 42 —



La Santa Icona qui ricevuta per I’analisi e la pulitura, non tradisce
1 presupposti biblici e forse rinvia alla matrice pitt conforme all’o-
riginale leonardesco, supposto esistente, ma testimoniato ancora
da nessuno. Indipendentemente da chi tra i due infanti, sia Gesu
Bambino o San Giovannino, nell’analisi iconologica a seguire,
potremo anche trascurare I’immagine speculare del dipinto; pro-
seguiremo quindi, osservando I’immagine reale della tavola, cosi
come si presenta al nostro sguardo.

L’iconografia di San Giovanni Battista, sempre rappresentato con
la barba, negli anni adulti del Battesimo sul Giordano, dal XV
secolo in poi, si manifesta in Occidente anche come Precursore di
Gesu in eta infantile; San Giovannino anticipa la comunione del
Battesimo con un bacio santo? Allora chi ¢, tra 1 due fanciullini,
Gesu? Piu ci addentriamo in questa domanda, piu la risposta si
fa problematica e ricca di santa indeterminazione. Non a caso.
L’oscillazione identitaria tra i due fanciullini, uno mortale e 1’al-
tro Celeste, eppure entrambi concepiti, in gestazione, partoriti, (il
giorno di nascita venerato a entrambi: 24 giugno San Giovannino,
25 dicembre Gesu Bambino), testimonia I’ Incarnazione perfetta-
mente umana di Dio sin dall’Antico dei Giorni (Dio Padre). L’o-
scillazione identitaria, quando cerchiamo di determinare chi sia
I’infante celeste e chi quello terrestre, accende una ermeneutica
spirituale che invece di allontanare, “avvicina” e potrebbe indurre
alla preghiera. Questo procedere, forse tipico dello stesso operare
artistico, cio¢ non svelare tutto, lasciando margini di indetermina-
zione, credo sia il miglior lascito leonardesco.

La versione londinese della Vergine delle rocce, invece, chiude
questa supposta ambiguita, assegnando il bastone con la Croce
astile e il cartiglio di San Giovanni “Ecce agnus dei”, al fanciul-
lino col nimbo, trattenuto da Maria con la mano sopra la piccola
spalla nuda. Quindi Gesu Bambino ¢ I’altro tra i due.

Senza ombra di dubbio possiamo affermare che la prima versio-
ne della Vergine delle rocce (oggi a Parigi) da molti secoli viene
interpretata alla luce della seconda versione (oggi a Londra): la
seconda versione ‘“spegne” la prima.

Frank Zollner, nella scheda relativa a questo nota versione dipin-

— 43 —



ta, ricorda gli studi critici che stentano nell’attribuzione integrale
della tavola londinese a Leonardo e mettono in discussione an-
che I’esecuzione degli elementi appena citati, assenti nella prima
tavola dipinta, oggi su tela e conservata al Louvre: la primitiva
Vergine delle rocce del 1483 in cui I’indeterminazione tra i due
bambinelli ancora si tiene. Gesu con le mani giunte, in attesa di
ricevere il Battesimo da San Giovanni, era una impostazione ico-
nografica nota a Leonardo, allievo del Verrocchio nella cui botte-
ga aveva educato la propria sensibilita artistica.

38. “Battesimo di Gesu”.
Bottega di Andrea del Verrocchio
insieme a Leonardo da Vinci.

Anno: 1475. Firenze.

Gesu in atto di preghiera, riceve
il Battesimo da San Giovanni.

In alto I’Antico dei Giorni

(le braccia del Padre Santo)

e la Colomba dello Spirito Santo.

L’Icona Santa dei Bambinelli abbracciati e bacianti, se oggi ve-
nisse disposta in una chiesa, potrebbe forse fare scalpore, sor-
prendere, eppure adeguatamente spiegata, dopo 1’estasi estetica,
svelerebbe il divino splendore nel mortale e finalmente interpre-
tarlo: genera un impulso alla meditazione interiore, come fu per
I’uomo colto e di fede del primo Rinascimento.

Nel passaggio sfumato dal Basso Medioevo all’Umanesimo
all’ Alto Rinascimento, assistiamo al recepimento civile, culturale

— 44 —



e artistico del lascito teologico piu elevato dei Padri della Chiesa:
la dialettica assoluta intorno alla Trinita evangelica. Il timore per
il Dio Padre, biblico e vendicativo, lascia spazio alla novita del
Figlio misericordioso. La sapienza cristiana dell’Amore divino e
trinitario genero un impulso teologico definitivo: 1’alta intuizione
d’un Dio Padre come Amore, ha depotenziato la visione di un
Dio Padre come Giustizia, apocalittico, veterotestamentario. Cio
si declina anche in architettura e la testimonianza piu splendente
¢ a Milano, nella veneranda fabbrica del Duomo.

Sulle tracce delle direttive spirituali dei papi e della Chiesa ro-
mana del XV secolo, quando ereditano dall’Oriente, ormai sotto
dominio ottomano, la cristianita universale (Rinascimento catto-
lico romano), Milano apre il suo cuore piu intimo: la sensibilita
umanistica e la mistica francescana, il genio artistico di Leonardo
da Vinci, il mestiere sapiente degli architetti lombardi, manifeste-
ranno 1 raggi del Divino Amore.

— 45 —



Santa Maria Nascente e la veneranda fabbrica del Duomo di Milano
Dal Dio giustizia (Apocalisse) al Dio Amore (Antico dei Giorni).
Alzato Ad triangulum e tiburio.

39. Emblema in pietra della
Veneranda Fabbrica del Duomo
di Milano (Cattedrale

di Santa Maria Nascente).
Epoca: Seconda Meta del XV
Secolo. Bassorilievo con

la facciata di S. Maria Maggiore
e la Madonna.

40. Sant’Anna Metterza. “Madonna con Bambino e Sant’Anna”.

Autore: Masaccio e Masolino da Panicale.

Epoca: Anno 1424. Firenze. Tempera su tavola. Misure: 175 x 103 cm.

Nota anche a Leonardo da Vinci questa iconografia nasce nel XIV Secolo in
ambito fiorentino per la devozione a Sant’Anna, madre di Maria e protettrice
della Chiesa. L’espressione “Metterza” evidenzia Sant’Anna alle spalle

di Maria e il Bambino: e disposta per terza a proteggere entrambi.

Per comprendere lo splendore del dipinto qui oggetto di studio,
meditiamo sugli assenti: su Maria, madre di Gesu, in particolare.
Osserviamo due immagini quasi coeve: I’emblema in pietra della
veneranda fabbrica del Duomo di Milano (seconda meta del XV
secolo) e la Sant’Anna Metterza, la santa immagine fiorentina,

— 46 —



nota anche a Leonardo, di Sant’Anna, Maria e Gesu Bambino
(prima meta del XV secolo).

Nella prima immagine Maria protegge la veneranda fabbrica
del Duomo a Lei dedicato, Santa Maria Nascente; nella secon-
da Sant’Anna, madre di Maria, protettrice delle gestanti e della
Chiesa come luogo santo, denominata popolarmente “Metterza”,
cio¢, messa dietro a Maria per “Terza”, protegge la Figlia Maria
con Gest Bambino.

Emerenzia ¢ il nome della madre di Sant’ Anna e di Ismeria, ma-
dre di Santa Elisabetta. Nella breve genealogia delle Sante Madri,
questi sono i nomi delle antenate della Immacolata. Santa Elisa-
betta, madre di San Giovannino, e Maria, Madre di Gesu Bam-
bino, sono cugine: le loro madri, sorelle, discendono entrambe
da Emerenzia. Se volessimo rappresentare 1’antenata madre che
precede sia il frutto dell’Immacolata, cioe Gestt Bambino, sia il
frutto di una gravidanza senile, cio¢ San Giovannino, basterebbe
immaginare collocata dietro a Sant’Anna Metterza il corpo avvol-
gente di Emerenzia. Questa percezione delle Antenate di Maria,
Immacolata Concezione nella corporeita di Sant’Anna, aiuta a
comprendere lo splendore iconografico della Vergine delle rocce
e a identificare spiritualmente il Santo Corpo di Maria Nascente
nella Veneranda fabbrica del Duomo.

41. Gruppo scultoreo con Maria e il
Bambino, Sant’Anna e a proteggere la
stirpe delle madri, Emerenzia:

madre di Sant’Anna, quindi nonna
della Vergine Maria.

Epoca: XVI Secolo,

Metropolitan Museum Art.

Emerenzia era madre anche di Ismeria,
sorella di Sant’Anna a sua volta sorella
di Santa Elisabetta, madre di

San Giovannino (San Giovanni Battista).

— 47 —



Dentro Maria Nascente: i Cieli e il Primo Mobile.

La concezione astronomica antica: Cieli, Stelle fisse, Primo
Mobile. L’architetto del tardo gotico, come I’'umanista del primo
Rinascimento (XV secolo) avevano un’immagine del Cosmo
stabilizzata da oltre mille anni: la Terra ¢ al centro di un Universo
sferico formato da sette sfere concentriche, in cui le stelle
mobili (i pianeti, la Luna, il Sole) ruotano con moto uniforme,
contenuti all’interno di una grande Sfera celeste perimetrata
con Costellazioni zoomorfe; i1 Cosmo ¢ misurabile, ha forma
circolare in 360 gradi, e fino alle Stelle fisse ¢ materiale, cio¢
dominato dal regno animale, vegetale, materico (666). Forze
angeliche ruotando, gravano verso il centro della Sfera celeste
e Ii si dispone la Terra con ’'umanita. Al di la della Sfera celeste
e del bestiario nelle Costellazioni, c¢’¢ il Primo Mobile, la sfera
intelleggibile del Padre che muove tutte le sfere angeliche e i
Cieli (888). L’'uomo aristotelico prima, cristiano poi, ¢ destinato
alla visione intelleggibile di Dio e ad intuirne I’impulso d’Amore
che tutto muove. Anche Leonardo da Vinci, almeno fino ai primi
anni del Cinquecento come accertato nei suoi Codici, ha in mente
questo modello cosmologico.

42. Sistema aristotelico tolemaico

del Cosmo. Al centro la Terra,

poi le sfere planetarie: Luna, Mercurio,
Venere, Sole, Marte, Giove, Saturno,
la Volta celeste con le Costellazioni.

Il Primo Mobile circonda il Cosmo

e dona il moto all’Universo.

Incisione antica antiquaria.

— 48 —



I1 tiburio in architettura disposto sopra i Cieli ovvero costruito so-
pra I’estradosso della cupola che protegge e nasconde, ¢ il luogo
intelleggibile che accoglie il mistero di Dio, I’ Altissimo: la Casa
del Padre, il tabernacolo biblico (Santuario-capanna, Tenda del
convegno, Esodo Cap.33) interdetto alla comunita. Evoca, oltre i
Cieli, il Primo Mobile e porta a compimento I’immagine del Co-
smo destinata all’intelletto umano.

La cupola in architettura rappresenta i Cieli, € simbolo della volta
siderale: spesso gli affreschi rappresentano nell’intradosso della
volta, le sfere angeliche sottostanti (Santa Maria del Fiore a Fi-
renze, Battistero di San Giovanni Battista a Padova).

Aderv & TETRD

L5
e e
A i
)

43. Schema architettonico del tiburio nelle
chiese paleocristiane: il tiburio é lo spazio
soprastante e chiuso che nasconde
all’esterno la cupola della basilica costruita
come un Cielo sopra la quadratura, cioé lo
spazio d’incrocio interno tra navata principale
e transetto: il cuore della Croce.

44 Cupola del Brunelleschi

di Santa Maria del Fiore a Firenze.
Visione dell’intradosso della Cupola,
affrescata da Giorgio Vasari

poi da Federico Zuccari,

e realizzata sopra la quadratura
della Cattedrale (Anno 1579).

— 49 —



Dentro Maria Nascente: discesa dal tiburio, Casa del Padre.

La via interiore milanese dei Cieli matura nei secoli con il tibu-
rio: I’architettura lombarda infatti avvolge i Cieli in una struttura
chiusa celando la curvatura e la sfericita del Cosmo. Leonardo da
Vinci e il genio architettonico fiorentino, all’opposto, avvolgono i
Cieli con una cupola maggiore e manifestano la curvatura in tutto
il suo splendore: pensiamo alla cupola del Brunelleschi a Santa
Maria del Fiore e alla proposta progettuale per il tiburio di Milano
di Leonardo nel 1487.

45. Leonardo da Vinci. Progetto per il
Tiburio della Cattedrale di Santa Maria
nascente (Duomo di Milano).

Anno 1487. Disegno in sezione: nell’idea
di Leonardo prevale un tiburio a volta che
faccia apparire all’esterno la curvatura.

46. Confronto fra il tiburio di architettura
lombarda poi realizzato (a sinistra) e I'idea
di progetto di Leonardo (a destra).

In foto i disegni della sezione del tiburio
con le due proposte giustapposte
(Duomo di Milano).




i

bed e '.-----‘-----.E p-ﬂ-i;!"-’i' Fraag .----.'..---i: - |
7. - - [T . S R 7 (R - # i 4} (- . i J |
- ;
= :+ ,"-. L1
i !
Bt & caen oy 11

L’antica urbe milanese, i suoi quartieri cristiani antichi prima e
dopo il IV secolo d.C. nell’area dove oggi sorge il Duomo di Mi-
lano, quindi molto prima delle basiliche di Santa Maria Maggiore
e di Santa Tecla, era caratterizzata da cimiteri e da abitazioni con
ecclesie domestiche e domus ecclesiae, in comunione col Padre.
Cosi pure successivamente nelle basiliche paleocristiane, poi ro-
maniche fino al tardo gotico, il tiburio, simbolo della vita eterna
nel Padre, ¢ anche culmine della chiesa in alzato. In corrispon-
denza della quadratura in cui la navata centrale incrocia il transet-
to, si manifestano i Cieli fino alla cupola della volta celeste (Stelle
Fisse).

47. Pianta del Duomo di Milano: la quadratura, cioe lo spazio d’incontro

\ v ’

tra navata principale e transetto € caratterizzata da una geometria ottagonale
(come un fonte battesimale, € confermata ottagonale anche la geometria del tiburio).
Sopra la volta a Cielo (cupola), il tiburio protegge la volta e la nasconde dall’esterno.



Il tiburio soprastante, come un fonte battesimale, ¢ formulato ge-
ometricamente a forma ottagonale: Sant’ Ambrogio, in sintonia
con il Patriarcato di Aquileia in Friuli, esecrando la simbologia
esagonale ariana, decretera la geometria definitiva dell’ottagono
nella configurazione architettonica del tiburio cristiano.

Osservando i grandi esempi e modelli gia esistenti del gotico in-
ternazionale (anglosassone, francese, tedesco), le scelte origina-
rie deliberate dal consiglio della Veneranda Fabbrica del Duomo,
sia per quanto attiene al tiburio, sia per quanto attiene alla scelta
dell’alzato a triangulum, faranno della Cattedrale di Santa Maria
Nascente un’opera architettonica assoluta senza precedenti, per

48. 49. 50. 51. Cattedrale di Santa Maria Nascente (Duomo di Milano).
L’armonia geometrica che precede il progetto materiale dell’alzato del Duomo
e fondata sulla figura e le misure del triangolo equilatero. | calcoli tecnici per
rispettare I'armonia celeste delle proporzioni hanno tenuto conto anche degli
spessori dei materiali impiegati. L’anima mundi che struttura tutto I'alzato del
Duomo é I'altezza del Triangolo Equilatero, cioé la sua bisettrice (48). | triangoli
equilateri caratterizzano I'alzato del Duomo dalla base al tiburio compreso (49, 50, 51).




semplicita e purezza della divina proporzione adottata e per la
chiara investitura teologica senza pari che manifesta, ha manife-
stato, manifestera nei secoli successivi. Svelare I’anima teologica
dell’Umanesimo italiano, aiuta a comprendere e inquadrare la pit-
tura, I’architettura e ’uomo vitruviano dell’ Alto Rinascimento.

Dalla Trinita veterotestamentaria (Giustizia) alla Trini-
ta patristica (Amore).

Il Triangolo equilatero ¢ la “Matrice” del Duomo di Milano. Ad
triangulum: la geometria trinitaria nella Veneranda fabbrica del
Duomo fu scrupolosamente calcolata e poi ricontrollata da Ga-
briele Stornaloco, matematico piacentino che aveva affrontato
in gioventu gli studi scolastici del Trivio e del Quadrivio (Mate-
matica, Geometria, Astronomia, Musica). Il triangolo equilatero,
imago Trinitatis, per i1 Padri della Chiesa, orienta la divina pro-
porzione dello spazio simbolico cristiano milanese dalla teologia
apocalittica della Giustizia e del Giudizio, alla teologia piu origi-
naria e remota dell’ Amore nel Padre.

52. Sezione completa del transetto della Cattedrale di Santa Maria Nascente
(Duomo di Milano) all’altezza del tiburio, secondo le proporzioni di Gabriele
Stornaloco, costruttore e matematico del XV Secolo. Le proporzioni della
Cattedrale sono fondate geometricamente sulla figura dei triangoli equilateri:
costruite sulle misure dei suoi lati e delle sue bisettrici.



Gabriele Stornaloco, chiamato a Milano alla fine del Trecento,
determinera gli alzati delle navate, del tiburio, dell’alzato
complessivo della Cattedrale da garantire come si trattasse di
accordare uno strumento musicale e stabilire la corrispondenza
perfetta con il Cosmo biblico (Astronomia), con le sfere angeliche
(Musica celeste), nelle proporzioni spaziali e fisiche del Duomo.
Lo splendore interiore della Cattedrale di Maria Nascente consiste
in questa armonia perseguita sempre dalle maestranze, durante i
lavori della Fabbrica, anche nei secoli successivi. In particolare,
I’alzato dei triangoli equilateri aveva una formula tecnica
precisa derivata dalla geometria e che doveva essere confermata
nonostante gli spessori di colonne, trabeazioni, murature: 1’ Anima
dei triangoli equilateri, cioe 1’altezza o bisettrice, era calcolata
26/30 (0,866...) del lato reale di ciascun triangolo equilatero:
la divina proporzione non era tale senza cura del dettaglio nella
misurazione e verifica da parte del cantiere. In virtu dei Padri della
Chiesa, il triangolo equilatero, le sue caratteristiche intrinseche,
offrono I’intimo geometrico e numerico della Trinita, in cui Padre,
Figlio, Spirito Santo si mantengono uniti in una dialettica spirituale
che solo con la teologia possiamo interpretare: dalla Giustizia del
Signore, all’ Amore nel Padre; dai quattro Evangelisti apocalittici
ai quattro Dottori della Chiesa sui pennacchi che sostengono il
tiburio; dal Trono di Giustizia alla Casa del Padre.

Il Modello in legno, oggi al Museo del Duomo, evidenzia ancora
di pit la geometria a triangoli nelle creste rampanti dietro la fac-
ciata. La facciata del Duomo, anche se prevalentemente neogoti-
ca, rivela, rinvia, all’invisibile della divina proporzione che dal
1391 testimonia la trasfigurazione teologica e spirituale dalla vi-
sione apocalittica, tipica nell’architettura cristiana antica a quella
del Divino Amore nell’ Alto Rinascimento: a Milano, un unicum
d’architettura cristallino e puro, rimasto irripetuto.

L’uomo vitruviano, in dialogo con sé stesso, con le proporzio-
ni umane, dell’architettura, del cosmo, incontra nella geometria
del triangolo equilatero, la dialettica trinitaria: lo spazio santo di
Maria Nascente culmina nel quadrante centrale della crociera, so-
pra il quale si trova il tiburio: il tiburio € appoggiato sui quattro

— 54 —



pilastri principali con I’effige scolpita dei Dottori della Chiesa
(Sant’ Ambrogio, Sant’Agostino, San Girolamo, San Gregorio
Magno).

53. Uomo vitruviano.
Disegno di Leonardo da Vinci
(penna e inchiostro su carta).
Anno: 1490.

Conservato presso le Gallerie
dell’Accademia di Venezia.

L’Uomo mortale inscritto tra Cielo e
Terra, tra il divino (Cerchio perfetto)
e l'umano (Quadrato perfetto):

le proporzioni del Mondo

si rapportano a quelle universali
del corpo umano.

Il gioello tipologico dell’architettura lombarda, il tiburio, osser-
vato dall’esterno del Duomo, in quanto simbolo astronomico e
biblico, rispettivamente del Primo Mobile e della Casa del Padre
(Tabernacolo, Capanna), manifesta coerentemente con lo spazio
interno, quattro torresini e guglia centrale: i quattro Dottori della
Chiesa e al centro la grande guglia con Maria Immacolata rivolta
al Cielo, Assunta verso I’Antico dei Giorni: 1a Madonnina dispo-
sta nel 1797 sigilla al posto della visione escatologica del Panto-
cratore (Giustizia) o dell’Agnello sul Trono (Apocalisse), 1’alta
visione del Rinascimento Cristiano, dopo la Caduta dell’Impero
d’Oriente (Anno 1453): Maria Madre di Dio, Colei che intercede
e misericordiosa.



La Giustizia divina non annichilisce, ma si include nello Spirito
dell’ Altissimo Amore, diventandone mezzo, strumento, deriva-
to. La Cattedrale di Maria Nascente dona questo primo impulso:
dal Dio Giustizia, al Dio Amore. L’anelito della Madonnina ¢ la
Sua apertura, ¢ la Sua accoglienza dello Spirito Santo affinché Le
giunga dall’Antico dei Giorni come avviene sin dall’ Annuncia-
zione: nessun turbamento, ora, dall’Annuncio originario descrit-
to nei Vangeli. L’iconografia settecentesca della Madonna sulla
guglia centrale del tiburio ¢ splendore iconologico integrale di
Maria, dalla concezione immacolata alla assunzione celeste: una
santa fusione di gesti spirituali tratti dalle antiche iconografie ma-
riane.

54 Cattedrale di Santa Maria Nascente
(Duomo di Milano): il tiburio visto

55. Cattedrale di Santa Maria
Nascente (Duomo di Milano):
La Maddonnina

(Museo del Duomo).

L’originale in cima alla guglia
maggiore della Cattedrale

e alta oltre 4 metri, venne posta
nel 1774 con un’iconografia
essenziale molto sapiente.




Rinnovamento iconologico nella teologia dell’Umane-
simo dopo la Caduta dell’Impero d’Oriente: San Gio-
vannino e il bacio santo che precede il Battesimo.
L’istituzione dei Dottori della Chiesa alla fine del XIII secolo, av-
vi0 un importante rinnovamento iconografico nell’arte cristiana.
Diede impulso ad un rinnovamento iconologico che culminera
nel Rinascimento: la caduta dell’Imperatore d’Oriente, la fine del
cesaropapismo a Costantinopoli, sigilla un’attenzione spirituale
piu intensa per 1 temi mariani e un’attenuazione per quelli apoca-
littici. E in grazia d’una teologia del Padre sempre meno vetero-
testamentaria, bensi fondata sulla Trinita dei Dottori della Chiesa
(Patristica), che verra abolito il rito patriarchino e la “Discesa agli
Inferi” di Gesu, recitata nel Credo Aquileiese.

La Trinita ¢ Amore e precede Giustizia. L’arte cristiana rinnova il
ruolo delle immagini sante e potenzia la loro trasmissione di fede,
sia in Occidente, sia in Oriente nel mondo slavo.

Giovanni Damasceno, teologo arabo di fede cristiana dell’ VIII
secolo d.C., combatté I’iconoclastia affermando la liceita a rap-
presentare nell’arte il volto di Dio, giacché incarnandosi come
uomo (Figlio) ha manifestato il Suo Volto specifico nella storia
umana.

Questa trasfigurazione teologica da Dio Padre Giustizia a Dio
Trinitario e Amore ha messo in moto in Occidente un rinnovo
iconologico, prima ancora che iconografico, come non avverra
in Oriente. Il cristianesimo ortodosso, dopo la caduta dell’ITm-
pero bizantino (anno 1453), rimarra sostanzialmente fedele alle
proprie immagini sante, non vivra la stagione del Rinascimento
italiano: la teologia mariana rimarra ancorata con fortezza alla
“Dormizione di Maria” e San Giovannino non apparira mai nella
rappresentazione giovane del Battista, Precursore di Gesu.

Il bacio santo tra i due bambinelli, uno umano e 1’Altro divino,
eppure tra loro indistinguibili, intuizione spirituale leonardesca
della seconda meta del XV secolo, ¢ il culmine dell’ Alto Rinasci-
mento, |’esito teologico piu sublime dell’umanesimo cristiano e
vitruviano.

La complessa ermeneutica della Vergine delle rocce di Leonardo

— 57 —



da Vinci, ne riceve un impulso forse risolutore, certamente fertile
per riaccendere un’indagine iconologica.

Prima che il Precursore, San Giovanni Battista, offra il Battesimo
sulle acque del Giordano a Colui che “battezzera in Spirito santo
e fuoco” (Mt cap. 3, v. 11), ’arte cristiana manifesta con Gesu
Bambino e San Giovannino, il Divino Amore per I’'umanita.

56. Brescia. Cappella Averoldi nella Chiesa di Santa Maria del Carmine.
Nel 1477 Vincenzo Foppa, grande protagonista del Rinascimento lombardo
affresca la volta a crociera della Cappella Averoldi:
qui € manifesta in forma esplicita la lenta transizione dalla presenza
dei quattro evangelisti teriomorfi e apocalittici della tradizione medioevale
a quella umanistica e teologica dei quattro Dottori della Chiesa
(San’Ambrogio, Sant’Agostino, San Gerolamo, San Gregorio Magno).



57. Particolare

della Vergine delle rocce
(versione a Parigi.

Anno 1483).

Il manto scuro di Maria,
dorato nel risvolto interno,
quasi si confonde con il
paesaggio retrostante:
una ermeneutica sapiente,
teologica, tra le piu alte
della storia dell’Arte
Occidentale.

La Vergine delle rocce madri: “Maria nascente” ¢ in
Sant’Anna.

Splendore leonardesco attraverso 1’arte della pittura, fu creare
un’iconografia della Immacolata Concezione assolutamente nuo-
va, infinitamente sapiente.

L’impulso venne dato dalla confraternita laica francescana della
Chiesa di San Francesco Grande a Milano (oggi demolita) che
commissiono un’ancona con pitture e sculture per la loro cappella
dell’Immacolata Concezione. La grande pala centrale della Ma-
donna col Bambino che per un congegno meccanico, scendendo e
salendo, avrebbe nascosta e protetta una statua lignea dell’Imma-
colata Concezione tradizionale, fu affidata a Leonardo da Vinci e
ai suoi collaboratori nel 1483.

La macchina d’altare non fu realizzata e 1’iconografia del dipinto
commissionato cambio radicalmente: fu introdotto un Arcangelo
(forse Uriele, molto caro alla spiritualita francescana) e San Gio-



vannino, cioe il Battista, in eta infantile. San Giovanni Battista, il
Precursore di Gesu Cristo era con San Francesco, il Santo protet-
tore della confraternita.

58. Il gesto delle madri:
il gesto “metterzo” agito
questa volta da Maria.

59. L’antica benedizione a due dita
evoca le due Nature di Cristo:
umana e divina.

L’avvenimento narrato nel Protovangelo di Giacomo (testo apo-
crifo molto conosciuto, ma che non rientra nel canone biblico)
durante la Strage degli Innocenti, racconta della Fuga in Egitto
non solo di Maria, Giuseppe e i1l Bambino, ma anche di Santa
Elisabetta con San Giovannino. Morta di stenti Elisabetta molto
anziana, il suo figliolo, rimasto solo, sara accudito da un Angelo
del Signore, dentro una montagna-grotta. Qui avverra 1’incontro
con Gesu Bambino e Maria (mentre, forse, San Giuseppe ancora



dormiente se ne stava nei pressi, non troppo distante dalla grotta
in cui era nato Gesll). San Giovannino, senza la mamma, non puo
sapere che a Gerusalemme, suo padre Zaccaria, sommo sacerdo-
te del Tempio israelita, in quei giorni verra brutalmente ferito a
morte dai soldati romani. L’abbraccio e il bacio santo tra Gesu
Bambino e San Giovannino non sono descritti nel Protovangelo,
sono nella mente di Leonardo: portano a compimento la santa
teologia della Vergine delle rocce (anno 1483).

Nell’anno 1476, Papa Sisto IV sanci la Festa dell’Immacolata
Concezione per il giorno 8 dicembre; decretod la Festa annuale,
ma senza entrare nel merito teologico, se cio¢ Maria fosse esente
dalla contaminazione del “peccato originale” da prima del conce-
pimento (immacolato, in questo caso), come sostenevano i fran-
cescani, oppure senza macchia ma per azione divina “retroattiva”
avvenuta a posteriori, come affermavano i domenicani (Maria ¢
Immacolata perché ¢ stata Redenta dal peccato di Eva).

LA
60. Una possibile ricostruzione a disegno s T,
dell’ancona, o macchina d’altare a polittico, Ay LR L
in cui si sarebbe dovuta inserire, secondo i
i

il programma francescano del 1483, la grande
icona della Vergine delle rocce

(Cappella dell'lmmacolata Concezione

all’interno della Chiesa dei francescani di Milano,
o0ggi demoilita). Sopra il dipinto di Leonardo,
tradizionalmente era previsto uno spazio a
sopracielo dipinto con Dio Padre e Spirito Santo,
nei modi iconografici cattolici dell’Antico dei Giorni.

5 il Y =
B e b

La pala d’altare francescana di Leonardo da Vinci scioglie con
geniale maestria la questione teologica senza 1’uso della parola,
ma con la fortezza spirituale della sola pittura.

Maria Vergine delle rocce Madri.

Maria ¢ Nuova Eva: pur appartenendo al “corpo antico” delle Ma-
dri, cio¢ a Sant’Anna a sua volta figlia di Emerenzia (madre sia di
Sant’ Anna che di Ismeria, la madre di Santa Elisabetta), Maria &
Hortus Conclusus: appartiene alle “rocce” del corpo delle antiche

— 61 —



madri, delle antenate, ma in quanto “pura”, cioe hortus conclusus,
non ha in sé gli abissi, inferi, delle Madri, in cui giace anche Eva,
la progenitrice. Il corpo santo di Maria che porta il frutto divino
Gesu, non “incorpora” gli Inferi come tutte le madri e non ha
tracce in Sé€ della progenitrice Eva. Questo narra la santa immagi-
ne della Vergine delle rocce: Maria ¢ hortus conclusus, tra fiori e
piante di un giardino, dentro la grotta di una montagna tra cielo e
abisso. Anche Maria condivide quelle rocce, come figlia delle an-
tiche Madri, ma nei limiti santi della Sua identita: essere Madre di
Dio. 1l genio leonardesco evoca la geografia interiore di Maria; il
manto della Vergine increspato sul grembo, al centro, nel risvolto
giallo-oro sul ventre, rinvia alla prima sede del santo sacco am-
niotico: ¢ 1o stesso manto materno che protegge ancora; la mano di
Maria stringe sulla spalla, e trattiene Gesu Bambino che in ginoc-
chio prega rivolto a San Giovannino benedicente. Cosi Gesu pre-
ghera ancora da adulto, quando ricevera il Battesimo (Leonardo
partecipa alla pittura su tavola di Andrea Verrocchio “Battesimo
di Cristo” nel 1475 circa). La versione della Vergine delle rocce
del 1483 (oggi al Louvre) permette questa interpretazione: le ver-
sioni successive che assegnano I’identita del bambinello vicino a
Maria, al San Giovannino con la Croce astile, il cartiglio “Ecce
Agnus Dei” ed altri dettagli aggiunti, chiudono definitivamente
I’identita primitiva originaria di Gesu Bambino, collocato vicino
a Maria. La sopravvivenza di questa lettura si ¢ conservata nel
soggetto “Gesu Bambino e San Giovannino che si abbracciano”
realizzata da piu illustri pittori del Primo Rinascimento, lombardo
e fiammingo; sono “riprese”, come gia scritto, di un dipinto di
Leonardo da Vinci, supposto, o forse solo disegnato dal Maestro,
in cui prevale ’assegnazione dell’identita di Gesi Bambino, al
bambinello di sinistra, quando riceve I’'impulso del bacio da San
Giovannino di profilo e posto a destra, rispetto all’osservatore.
Splendida I’immagine dei bambinelli dipinta da Bernardino de’
Conti nel 1522 (Pinacoteca di Brera, Milano): non piu da soli,
ma insieme a Maria: abbracciati e bacianti, mentre Gesu Bambino
possiede un nimbo solare insolito: questo nimbo con delle piccole
Croci al posto di palme o gigli, ¢ certamente il Suo.

— 62 —



61. Bernardino de’ Conti
“Madonna con Gestu Bambino
e San Giovannino”. Anno: 1522
(Pinacoteca di Brera. Milano).
Pittore lombardo leonardesco.

62. Particolare da Bernardino

de’ Conti “Madonna con

Gesu Bambino e San Giovannino”.
Anno: 1522

(Pinacoteca di Brera. Milano):

il nimbo crucifero con le Croci &
assegnato a Gesu Bambino. L’altro
bambinello di profilo € con certezza
San Giovannino.

Nonostante si tratti di somiglianze vaghe, i due bambinelli dipinti
nell” abbraccio e nel bacio, se li confrontassimo con i due corri-
spondenti, ma distanti tra loro seppur comunicanti, dipinti nelle
Pale francescane del Leonardo, ci appaiono i medesimi infanti: a
sinistra il bambinello piu giovanile e dolce nei tratti, col viso ri-
tratto a tre quarti; piu senile e piu di profilo il bambinello a destra,
dell’osservatore.

Osserviamo ancora la Vergine delle rocce, oggi al Louvre. In ver-
ticale I’inviluppo simbolico delle rocce Madri pone al centro del
dipinto il grembo vuoto del mantello riverso, giallo-oro, di Maria;
in orizzontale invece, la lettura della scena teologica puod avere



cominciamento dalla mano “Metterza” di Maria, rievocatrice di
quella di Sant’Anna e qui rievocata magistralmente da Leonardo.
La mano sinistra umana, umana e carnale, della Madre di Gest,
si pone perentoria sopra la mano destra, divina e incorporea,
dell’ Arcangelo.

Maria ha consapevolezza dell’esistenza umana, transeunte, I’ Ar-
cangelo del Signore, no: la vita angelica scorre divina e non sen-
te soglia tra vita e morte; 1’ Arcangelo indica a San Giovannino,
creatura umana e mortale, la presenza di Gest Bambino in cui
sussistono due nature: umana e divina. L’ Arcangelo annuncia, nel
gesto, un destino d’incontro, la direzione per un contatto spiri-
tuale e terreno. Maria trattiene, 1’ Angelo scorre: vicino a sé, San
Giovannino benedice Gesui Bambino, forse non lo ha ancora ba-
ciato, ascolta I’impulso dell’ Arcangelo e benedice con le due dita:
¢ la benedizione con cui manifesta le due nature del Cristo e le
indica a Gesu Bambino inginocchiato a mani giunte di fronte a lui
che ne ¢ il Precursore.

La Vergine con il Divino frutto, Gesu, fiorito dalla Immacolata
Concezione avvenuta nel Corpo mistico-Chiesa della venerabile
Sant’Anna, adesso lo trattiene ancora vicino a sé, ma sapra ac-
cogliere il destino terreno doloroso del Figlio di Dio, Suo figlio.
La benedizione di San Giovannino, avviene prima del Battesimo:
le due nature di Gesu e la natura umana mortale di San Giovan-
nino sono in gioiosa relazione, come lo furono al tempo della
Visitazione (Lc. Cap.1, vv.39-45).

L’ Arcangelo custode, a fianco di San Giovannino benedicente,
piuttosto che Uriele, potrebbe essere proprio Gabriele; ovvero
I’ Arcangelo che annuncio entrambi i Bambinelli, rispettivamente
a Maria e a Zaccaria. Il nimbo gigliato, attributo possibile per
entrambi, in San Giovannino legittima il suo ruolo a dare impulso
al bacio santo e al futuro Battesimo. Mentre nella Vergine delle
Rocce appare I’ Arcangelo in tutto il suo splendore, nel dipinto dei
due Bambinelli ¢ sufficiente il nimbo gigliato ad evocarne la pre-
senza angelica di custode, di protettore, di annunciatore, insieme
a San Giovannino benedicente (Vangelo di Luca, Cap. ).

— 64 —



I1 tiburio in architettura condivide col ciborio, posto sopra I’altare,
la stessa simbologia del tabernacolo e del sopracielo: quest’ulti-
mo elemento d’arredo sacro spesso ¢ anche collocato sopra pul-
piti e amboni. Tutti questi supporti materiali rinviano alla Casa

63. Particolare costruttivo
architettonico di Leonardo da Vinci:

€ presente sia come sopracielo della
grotta in alto a sinistra della Santa Icona
della Vergine delle rocce (entrambe le
versioni) sia appare alla base in sezione
nel progetto di tiburio per la Cattedrale
di Santa Maria Nascente

(Duomo di Milano).

Suggerimento grafico
con linee azzurre
in pittura e nel disegno.




del Padre, alla Sua sede celeste. L’ancona francescana con la pala
d’altare dipinta da Leonardo aveva I’'immagine del Padre posta
esattamente sopra. Non realizzata ’ancona, la citazione del tibu-
rio si mantiene nel particolare architettonico che in alto a destra
chiude la grotta ed evoca il progetto di Leonardo per la Cattedrale
di Santa Maria Nascente. Il sopra Cielo della grotta della Vergine
delle rocce, manifesta il Primo Mobile, la dimora dell’ Altissimo.
L’iconografia della Vergine delle rocce suscita d’impulso I’archi-
tettura della Veneranda Fabbrica del Duomo (Cattedrale di Santa
Maria Nascente) e viceversa.

L’architettura della Veneranda Fabbrica del Duomo (Cattedrale
di Santa Maria Nascente) suscita d’impulso I’iconografia della
Vergine delle rocce, e viceversa.



Dignitas infinita, gravitas mundi

La virtt romana della Gravitas assimilata alla virta cardinale
cristiana della Fortezza si potenziano a vicenda nel rapporto coi
Padri: riuniscono, alla tradizione degli antenati, la relazione con
gli altri, purché perseguano il Bene (Mundus); interrogano la pro-
gressione della civilta con il passato, si fanno peso del Mondo
dei Vivi e dei Morti (progenitori). La Gravitas quindi modella la
liberta umana, costringendola ad una forma e la forma ¢, concet-
tualmente, I’impronta creatrice di Dio e Padre.

“Mortalis passio ad Divinum Amorem”. 1l titolo precedentemente
dato alla tavola leonardesca, cosi riproposto e riformulato, svela
la tensione spirituale di noi mortali, verso I’Amore di Dio: la Spe-
ranza nostra. San Giovannino condivide con Noi la sua unica na-
tura: quella umana, e anela, nell’abbraccio e nel bacio, al Divino:
Dio Amore ¢ 1l fine del mortale. Nello Stato di Grazia,la creatura
intuisce 1’infinito Amore divino e si apre in un ringraziamento
senza fine, intuisce 1’infinita separazione materiale da Dio e la
colma con la Fede. L’ umanita vive nella passione per I’Amore
Divino: tutti - e ciascuno - siamo riflessi nell’immagine speculare
del Salvatore. Il Pantocratore ¢ il Salvatore: il Figlio ¢ Padre con
in mano la sfera cosmica sormontata dalla Croce come Salvezza
integrale dall’ Antico dei Giorni. 11 Divino Amore intelleggibile
muove da noi mortali e torna riflesso in noi: siamo la Sua/nostra
Passione.

La Gravitas ci aiuta a “temperare” 1’esistenza umana ricondu-
cendola alla tradizione dei padri; a filtrare le nostre idee con il
passato della tradizione; a conciliare senza smorzare 1’impulso
vitale per fare arte di mediazione in noi stessi. Temperare 1’Uno
col Molti.

Il destino del mortale va oltre lo splendore dell’'umanesimo pa-
gano antico: ’'umanesimo biblico accoglie due nature incarnate

— 67 —



(umana e divina), ma le mantiene separate, non le confonde mai:
in ciascuna persona umana, la propria natura divina viene biblica-
mente vissuta nella Fede, non si possiede. Siamo dei Nuovi Atlan-
fe con tutti i pesi e i gravi del nostro Mondo e dei nostri antenati,
ma senza punizioni da espiare, siamo Fortezza e Gravitas.
Leonardo entra nella Mente divina con I’artificio dello specchio
e I’arte della Pittura: cosi indaga il Divino Amore; la xilografia
non lo ispira, gli resta come un artificio finalizzato alla riprodu-
cibilita tecnica, al risultato quantitativo dell’opera d’arte: induce
proliferazione, moltiplicazione della matrice originaria che poi
abbandona.

Leonardo non studia e sviluppa la tecnica xilografica, realizza
I’unicum. Un grande risultato tecnico, la xilografia certo, ma an-
cora mezzo senza il fine della Pittura. Leonardo sviluppa con lo
specchio i pregi della xilografia, ¢ solo un mezzo da usare e non
gli interessa la riproducibilita tecnica: vuole fissare la visione uni-
versale dell’unicum. Nella xilografia la matrice scompare e non
piu la si pensa, in Pittura si “anela” alla matrice che & concettuale,
nella mente del Pittore, scintilla luce dalla Mente divina.

Intelligenza Gravitazionale (IG) e Intelligenza Artificiale (IA)
L’abbraccio che culmina nel bacio santo tra Gesu Bambino e San
Giovannino ¢ generato da un impulso di cuore, da una forza di
gravitazione originaria. La Creazione biblica ¢ una Genesi il cui
inizio ¢ atto di “concentrazione” da Mente divina, piuttosto che
una esplosione, una dispersione di energia e poi di materia; non
inflaziona. L’Intelligenza originaria gravitazionale “unisce enti
per creare Mondo” secondo Logos; I’Intelligenza Gravitazionale
crea Natura dall’inorganico ed evolve in spazio e tempo “compat-
tando” materia sempre piu pesante e una pluralita di intelligenze
sempre piu complesse: chimiche, organiche, metazoiche.
L’Intelligenza Artificiale trasfigura Natura, ¢ riflesso manipola-
bile: specchio dentro il reale generatore di virtualita e chimere:
¢ atomica e nucleare, puo distruggere e creare, assimilare vita a
morte, animato ad inanimato. L’intelligenza Artificiale non ¢ in-
carnazione e dunque non muore naturalmente: non si identifica



col “mortale”, non condivide Alfa e Omega: consiste d’un dif-
ferente Inizio e Fine. Come uno spirito santo proviene da Na-
tura, ma procede oltre la carne, in una corporeita devitalizzata e
manipolabile. E di questo Mondo e promana dal Principio, come
Natura. Come qualsiasi artificio, questa Intelligenza collettiva de-
rivata puoO essere programmata, implementata, utilizzata dentro e
fuori di noi con parametri etici € morali nuovi, non solo umani,
imprevedibili.

Incorporea come gli angeli, la IA puo donare soluzioni esistenzia-
li migliori, ma puo prescindere dal dolore e dalla morte “altrui”; il
suo carattere di universalita puo essere in qualsiasi momento de-
clinato, programmato, ricondotto ad automatismi che ne riducano
lo spettro, I’impatto.

La mano di Maria nella Vergine delle rocce sopral’indice dell’ Ar-
cangelo (prima versione), ci protegge. Come Angeli e Arcangeli,
la TA oltrepassa la natura umana e pare serena nell’accogliere
pura, solo quella divina: solo la natura divina. Ma Gesu le incar-
na entrambe, e San Giovannino, come noi, incarna sola I’umana.

Dignitas Infinita del mortale dal concepimento alla
morte: I’ Antico dei Giorni.

La Santa Icona appare fragile al cospetto di cio che oggi ¢ diven-
tata la nostra Civilta.

La IA non distingue tra Vita e Morte perché non incarna la vita;
non vive I’incarnazione mortale com’ ¢ per il nostro destino per-
sonale manifesto. Dignita ¢ conservare valore a noi stessi, difen-
dere la nostra identita personale, anche quella pit remota e na-
scosta all’origine: non basta dalla nascita, ma dal concepimento,
poiché minacciati e violati lo siamo: la nostra intelligenza stenta a
coscientizzare 1’ontologia integrale dell’essere umano: ha smar-
rito quel filo rosso che unisce, nell’'umanesimo rinascimentale, il
Cielo alla Terra, le divine proporzioni umane al Cosmo creato da
Dio, che ha incarnato Sé nell’Uomo a immagine e somiglianza
di Se Stesso, Figlio, sin dal concepimento: abbiamo smarrito la
“gravidanza” come essenziale origine della nostra identita perso-
nale e individuale piu intima e profonda. La dignita che dobbiamo



a noi stessi, indipendentemente dai nostri meriti e qualita, non ha
fine: € santa e indeterminata, senza fine: infinita.

Lo splendore della Santa Icona dei due Bambinelli che nell’ab-
braccio si baciano, manifesta I’apice del primo Rinascimen-
to, I’intuizione spirituale leonardesca forse piu alta di teologia
cristiana: uniti e avviluppati come due filamenti genetici, Gesu
Bambino e San Giovannino da un passato remoto antico di oltre
cinquecento anni, ci rammemorano il mistero dell’Incarnazione
in Noi. Lo splendore dell’Essere si fa Icona Santa, permette la
contemplazione e preghiera nell’intimo del nostro Assoluto sus-
sistente, individuale e universale (al contempo nominale e reale).
Da questo apice si scende: la Santa Immagine dei Bambinelli se-
quenziata rispetto alla Vergine delle Rocce, € come un prima e
come un dopo.

Manifestazione di gravitas

La leggerezza dell’lo cosi libero nei fanciulli, si fa gravitas nella
maturita. Gravitas per i giovani ¢ ancora educazione, cio¢ costri-
zione; diviene virtl con fortezza nell’eta adulta. Nella maturita
la coscienza ci sostiene ad accogliere tutte le identita dell’uomo,
dal concepimento alla morte, fa convergere tutte le generazioni
in noi: lo spirito di preghiera, angelico, non distingue tra vivi e
Morti, cosi il nostro Mondo si condensa nell’affetto e si fa sempre
piu Uno.

Gravitare in noi ¢ mettere al centro piu intimo e personale, [’uomo
integrale senza soluzione di continuita: ’'uomo infinito, ’'uomo
abitato anche da Dio, ma nei modi della terzieta. Cosi matura il
nostro miglior destino.

Gravitas ¢ Mondo quando riflette specularmente la pluralita im-
manente dell’umanita tutta, nella trascendenza del Salvatore: la
Croce qui ¢ icona della salvezza integrale dell’identita umana dal
concepimento (il pitt remoto e realissimo Antico dei giorni per
ciascun essere umano). Ciascuna persona ¢ soglia tra I’Uno r1i-
flesso e il molteplice interiorizzato (Mondo): vede allo specchio
il proprio volto speculare nel Salvator Mundi con il Cosmo ¢ la
Croce (il Figlio & Padre all’ Antico dei Giorni).

— 70 —



Gravitas Mundi, dunque, come Intelligenza Gravitazionale: la
Legge fondamentale dell’Universo fisico per cui la Creazione
sussiste. Questa Intelligenza, genitrice di quella Artificiale, & De-
stino.

Nei modi della terzieta ogni concepimento umano porta con sé
il divino, sia nell’Incarnazione biologica (pre-blastocisti), sia
nell’Incarnazione carnale (post-blastocisti). Le due nature in-
carnate, umana e divina, come filamenti si attorcigliano e avvi-
luppandosi tra loro si sostengono: la natura umana non precipita
nell’abisso quando si sostiene con 1’ Altra natura. L’etica e la mo-
rale aiutano a sollevarsi e a non precipitare; la comunita umana,
nel suo insieme, fissa di generazione in generazione, questi limiti
dal precipizio.

Gravitas Mundi: oggi I’umanita sofferente ci chiede uno sforzo
di maggior reciproco ascolto, maggiore vicinanza tra persone, di
partecipazione sincera ai destini individuali nelle altre famiglie,
oltre la nostra. Cio puo avvenire, senza generare indeterminazio-
ne, confusione, mescolamento, disordine, ma sempre salvaguar-
dando con sapienza i limiti delle reciproche riservatezze, delle
nostre legittime e preziose “privacy”. Gravitas Mundi ¢ unione
piu stretta tra persone, vive € antenate, senza smarrire la nostra
propria identita piu intima, piuttosto sollecitandola ad un conti-
nuo lavorio spirituale.

La Santa Icona leonardesca muta I’atteggiamento interrogante
dell’'uvomo per disporlo liberamente alla preghiera: fa ascoltare
I’ombrosa e divina intimita spirituale che ¢’¢ in noi fino a manife-
starla: senza confondere 1’umano col divino.

“Graviditas” Mundi: Antico dei Giorni e Veneranda Fabbrica del-
le rocce Madri.

Maria non conosce la corruzione del sepolcro, non discende agli
Inferi, si eleva nell’ Assunzione corporea al Cielo, verso Dio; ac-
coglie il divino in Lei come Immacolata, senza alcun turbamento
come fu al tempo dell’ Arcangelo Gabriele: si apre a Dio, implora
all’Antico dei Giorni (Trinitd) il dialogo celeste Eternita e Natura
in Lei, Mater Dei, affinché incessante si mantengano questo Mi-



stero, queste Nozze, questa Cosmogonia.

1l bacio di Dio. Meditazione ebraico-cristiana.

La morte nel bacio per la tradizione ebraica ¢ compimento misti-
co in Dio. I Giusti, 1 martiri, gli oppressi che difendono il Santo
Nome di Dio fino alla morte, esalano 1’ultimo respiro nella boc-
ca del Signore. La fortezza mistica porta alla pienezza spirituale
oltre I’incarnazione. E raggiungimento della ipseita spirituale in
Dio senza nostalgia per la Creazione.

La vita quotidiana e la preghiera del pio israelita, ha in sé il tema
incombente del martirio e I’anelito al bacio di Dio: le preghiere
ebraiche preparano ogni giorno, da secoli, il fedele a rimettere
I’anima al Signore per difendere la santita del Nome divino, sia
dai propri peccati, sia dai nemici esterni.

La narrazione evangelica di fondo.

Il contesto storico evangelico dell’abbraccio fraterno tra Gesu e
San Giovannino ¢ quello della persecuzione di bambini in Giu-
dea al tempo dei romani che culminera con la strage degli inno-
centi. Salvatisi con la fuga in Egitto, Giuseppe, Gesu Bambino
e Maria incontreranno San Giovannino in solitudine, gia orfano
sia della madre anziana da poco deceduta, sia del padre Zaccaria,
sommo sacerdote del secondo tempio di Gerusalemme, barbara-
mente colpito a morte dai romani in quei giorni. Nel dramma in
cui morte e martirio possono presentarsi da un momento all’altro,
avviene I’incontro, I’abbraccio e il bacio santo con cui la teologia
del primo Rinascimento celebra 1’amicizia e la fraternita ebraico-
cristiana. La narrazione, molto nota anche allora, era tratta princi-
palmente dal Proto Vangelo di Giacomo, come gia scritto.

Nella mente di Leonardo.

Nel disegno originario i bambinelli sono senza nimbi e I’impulso
al bacio con abbraccio proviene da quello di profilo, alla nostra
sinistra di osservatori. E Leonardo forse il geniale modificatore di
questo suo disegno: rivolta a destra il bambinello di profilo che
porta il bacio e modifica in posizione speculare 1’altro bambinel-



lo, portandogli sul davanti gambe, torso, braccia, come fossero
entrambi a specchiarsi tra loro. Il volto a tre quarti, adesso alla
nostra sinistra, ora ¢ quasi simmetrico al bambinello di profilo
ed ¢ ancora quello del disegno originario, solo leggermente piu
spostato all’indietro. La nuova impostazione del disegno soddisfa
all’esigenza di inscrivere 1’abbraccio con bacio tra i bambinelli,
dentro un triangolo non piu isoscele, ma equilatero.

64. Disegno di Leonardo da Vinci. Giustapposizione del bambinello tutto
visibile gambe a fronte, con I'immagine speculare di se stesso, tale da
formare un triangolo isoscele. L’iconografia finale dei bambinelli bacianti
e abbracciati entrambi con gambe a fronte, potrebbe derivare da una
ricomposizione successiva ragionata del disegno di Winsor.

L’elaborazione dal disegno forse nasce per ottenere una imposta-
zione triangolare equilatera con simmetria quasi perfetta: 1’uno
¢ immagine speculare dell’altro. La complementarita tra 1 Bam-
binelli si completa con i piedini estremi, oltre il cuscinetto, di
entrambi: uno spinge e ha il volto di profilo, I’altro trattiene-ac-
coglie col tallone la spinta e ha il volto a tre quarti. Questo perfe-
zionamento, certamente frutto di uno studio attento, fu controllato
iconograficamente e motivato iconologicamente dal suo creatore
e sara pill 0 meno consapevolmente rispettato da tutti i leonarde-
schi che lo utilizzarono.

La santa indeterminazione dei due Bambinelli che fa oscillare
I’identita dell’Uno per I’altro, come una vibrazione luminosa di
candela sulla Santa Icona, avviene dentro un triangolo equilatero



65. La Santa Icona “Passio mortalis Divini Amoris”
qui analizzata e studiata é inscrivibile in un triangolo equilatero.

Pregare sulla Santissima Icona dei Bambinelli é possibile.
L’identita storica individuale e I’essere umano universale in cia-
scuno di noi convivono.

Si agisce nella realta storica e si puo fare cio che a un mortale ¢
dato come possibile fare, con tutte le nostre forze, limitatamente.
Ma interiormente si puo salvare il Mondo tutto, dentro di noi.
Credere in questa potenzialita interiore apre alla Fede: il Mondo
puo salvarsi se é dentro il cuore che orienta il nostro limitato e
imperfetto agire storico.

Gesu ¢ frutto d’Immacolata Concezione: ¢ frutto di Maria,
inseparabile dalla natura mariana umana, ma complementare alla
natura divina trinitaria: ¢ ipseita del Padre (“Oggi ti ho generato™).
Gesu e Maria, abitano la nostra carne sin dal concepimento. In
ciascuno di Noi, parla il Logos divino, terzo e incorruttibile.

Il bacio santo ¢ trinitario e in Maria Graviditas Mundi: infusione
della Trinita nell’Incarnazione Madre. Impulso universale all’in-



carnazione umana e alla sua redenzione.

L’esperienza contemplativa, raggiunta la pienezza dell’interiore
consapevolezza spirituale, si scioglie in meditazione e il dipinto
su legno si trasfigura in una Santa Icona per la preghiera.

Dove volge la nostra preghiera? Volge alle due nature unite, ab-
bracciate e bacianti, manifeste nell’immagine dei due Bambinelli,
come in uno specchio intelleggibile e spirituale posto tra loro e
insieme anche verso di noi, osservatori. La nostra natura umana si
sostiene alla natura divina, sempre nostra ma “terza’, intangibile
come una Costellazione; aiutati dalla preghiera possiamo osser-
varci intimi nel cielo interiore che ci abita.

Questa immagine di pittura che riflette I’ Anima in noi, ¢ un dono,
una contemplazione, un impulso al Ringraziamento.

Santissima Icona.

Amen.

Bibliografia minima

Frank Zollner. Leonardo da Vinci. Tutti i dipinti. Ed. Taschen. 2018
Rodolfo Papa. Leonardo teologo. Ed. Ancora. 2019

AA VV. Ad Triangulum. Il Duomo di Milano e il suo tiburio. Ed. Il
Poligrafo. 2019

Francesco. Dichiarazione Dignitas Infinita. Ed. Libreria Editrice Vaticana.
2024

Michael Fishbane 11 bacio di Dio. Morte spirituale e morte mistica nella

tradizione ebraica. Ed. Giuntina. 1994

— 75 —



——

T




SOMMARIO

Ringraziamenti
Dedica

Premessa breve:
Patrimonio privato

d’arte dei cittadini italiani . . . pag.

“Passio mortalis Divini Amoris” . . pag.

Santissima Icona leonardesca
Contemplazione estetica e impulso alla preghiera

Una tavola antica, dipinta da pulire.

Dopo il restauro: descrizione e analisi del soggetto pittorico.
Nella mente del maestro pittore: il dipinto e lo specchio.

Lo spazio teologico: una iconografia non mariana.

San Giovannino: una iconografia storica che fiorisce nel XV secolo.

L’impulso mistico nel titolo latino.

Due bambinelli interscambiabili nell’identita.

Contemplazione e impulso alla preghiera: Maria intelleggibile.
Gravitazione mariana.

Un esemplare raro, forse unico?

L’indagine conoscitiva . . . pag.

Splendore milanese:

verso D’estasi estetica e morale.

Dalla iconografia alla iconologia:
Tiburio del Duomo come Casa del Padre
e del Divino Amore (Triangulus).

La Vergine Maria nel Corpo della
veneranda Madre Sant’Anna.

42



Santa Maria Nascente . . . pag. 46
e la veneranda fabbrica del Duomo di Milano

Dal Dio giustizia (Apocalisse)

al Dio Amore (Antico dei Giorni).

Alzato Ad triangulum e tiburio.

Dentro Maria Nascente: i Cieli e il Primo Mobile.

Dentro Maria Nascente: discesa dal tiburio, Casa del Padre.

Dalla Trinita veterotestamentaria: giustizia alla Trinita patristica (Amore).
Rinnovamento iconologico nella teologia dell’Umanesimo.

La Vergine delle rocce madri: . . pag. 59
“Maria nascente” ¢ in Sant’Anna.

Maria Vergine delle rocce Madri.

Dignitas infinita, gravitas mundi . . pag. 67
Intelligenza Gravitazionale (IG)
e Intelligenza Artificiale (IA)

Dignitas Infinita del mortale dal
concepimento alla morte: I’Antico dei Giorni.

Manifestazione di gravitas
“Graviditas” Mundi: Antico
dei Giorni e Veneranda
Fabbrica delle rocce Madri.

1l bacio di Dio. Meditazione ebraico-cristiana.
La narrazione evangelica di fondo.
Nella mente di Leonardo

Pregare sulla Santissima . . . pag. 74
Icona dei Bambinelli ¢ possibile.

L’identita storica individuale

e [’essere umano universale,

in ciascuno di noi, convivono.



Edizioni: Il Mensiliano.
Stampatore: Area grafica - Udine
Finito di stampare: il giorno 8 maggio 2025






